
The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

364 
 

KOMUNIKASI KELUARGA SUKU BATAK PERANTAUAN DALAM 

MEMPERTAHANKAN FALSAFAH MARADAT BUDAYA BATAK TOBA DI KOTA 

SURABAYA 

 
Kristina Gabrella Pardede 

Prodi Ilmu Komunikasi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Surabaya  

Kristina.21085@mhs.unesa.ac.id 

Danang Tandyonomanu 
Prodi Ilmu Komunikasi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Surabaya  

danangtandyonomanu@unesa.ac.id 

Abstrak 

 

Perpindahan masyarakat Batak Toba ke Kota Surabaya menghadirkan dinamika tersendiri dalam mempertahankan 

falsafah maradat di tengah kehidupan perkotaan yang multikultural dan modern. Penelitian ini bertujuan untuk 

memahami bagaimana komunikasi keluarga Batak Toba dalam mewariskan dan mempertahankan falsafah 

maradat di perantauan dengan menelaah peran ayah, ibu, dan anak sebagai satu sistem komunikasi keluarga. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi, melibatkan enam keluarga Batak 

Toba yang masih aktif mengikuti kegiatan adat dan punguan marga di Kota Surabaya. Data diperoleh melalui 

wawancara mendalam dengan ayah, ibu, dan anak, serta dianalisis menggunakan Teori Interaksi Simbolik George 

Herbert Mead dan Teori Pola Komunikasi Keluarga Koerner dan Fitzpatrick. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

maradat di perantauan tidak lagi dipahami sebagai kewajiban adat yang kaku, melainkan sebagai sarana untuk 

mempertahankan identitas budaya Batak Toba. Proses ini didukung oleh komunikasi keluarga melalui pola 

konsensual dan pluralistis, di mana orang tua tetap memegang peran sentral namun memberi ruang dialog bagi 

anak. Ayah cenderung menekankan aspek struktural adat, sementara ibu menanamkan nilai sopan santun 

berdasarkan filosofi Dalihan Na Tolu. Selain keluarga, punguan marga berperan sebagai ruang belajar kolektif 

yang memperkuat solidaritas dan keberlanjutan maradat di perantauan. 

 

Kata Kunci: Komunikasi keluarga, Maradat, Batak toba, Perantauan, Interaksi Simbolik  

Abstract 

The The migration of the Batak Toba community to Surabaya has created new dynamics in maintaining the 

philosophy of maradat within a modern and multicultural urban setting. This study aims to examine how Batak 

Toba family communication functions in transmitting and sustaining maradat in the diaspora by analyzing the 

roles of fathers, mothers, and children as a family communication system. This research employs a qualitative 

phenomenological approach involving six Batak Toba families who remain actively marga association in 

Surabaya. Data were collected through in-depth interviews with fathers, mothers, and children and analyzed 

using George Herbert Mead’s Symbolic Interaction Theory and Koerner and Fitzpatrick’s Family 

Communication Pattern Theory. The findings show that maradat in the diaspora is no longer understood as a 

rigid customary obligation but rather as a means of preserving Batak Toba cultural identity. This process is 

supported by family communication through consensual and pluralistic patterns, in which parents retain a central 

role while providing space for dialogue with their children. Fathers tend to emphasize ritual structures and 

kinship rules, while mothers focus on instilling values of politeness rooted in the Dalihan Na Tolu philosophy. 

Punguan marga serves as a collective learning space that strengthens social solidarity and supports the continuity 

of maradat in the diaspora. 

 

Keywords: Family communication, Maradat philosophy, Batak Toba, Migrant families, Symbolic interactionism

mailto:Kristina.21085@mhs.unesa.ac.id
mailto:danangtandyonomanu@unesa.ac.id


The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

365 
 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Batak Toba memiliki tujuh 

falsafah budaya yang menjadi pedoman hidup 

dalam kehidupan sehari-hari, salah satunya 

adalah maradat, yaitu prinsip menjunjung 

tinggi adat istiadat sebagai bagian tak 

terpisahkan dari kehidupan sosial (Tinambunan 

& Toruan, 2010). Dalam tradisi Batak Toba, 

adat hadir dalam setiap fase kehidupan manusia, 

mulai dari kelahiran, pernikahan, hingga 

kematian, yang keseluruhannya membentuk 

sistem budaya yang kompleks dan sarat makna 

(Ndona, 2018). Maradat tidak hanya berfungsi 

sebagai warisan tradisi, tetapi juga menjadi 

identitas kultural yang melekat kuat dalam 

kehidupan masyarakat Batak Toba (Blareq & 

Purba, 2024).   

Perkembangan zaman dan meningkatnya 

mobilitas penduduk menyebabkan nilai-nilai 

maradat tidak hanya dijalankan di wilayah asal, 

tetapi juga di daerah perantauan. Berdasarkan 

data Badan Pusat Statistik, suku Batak 

merupakan salah satu kelompok etnis terbesar 

di Indonesia dengan tingkat migrasi tertinggi, 

yaitu 16,77% pada tahun 2020 (Badan Pusat 

Statistik, 2023). Persebaran masyarakat Batak 

mencakup berbagai wilayah di Indonesia, 

termasuk Pulau Jawa. Fenomena ini menarik 

untuk dikaji, khususnya terkait bagaimana 

masyarakat Batak Toba mempertahankan nilai-

nilai adat di tengah lingkungan sosial dan 

budaya yang berbeda dari kampung halaman. 

Dalam konteks perantauan, masyarakat 

Batak Toba menghadapi berbagai tantangan 

dalam mempertahankan maradat secara utuh. 

Perbedaan budaya, nilai sosial, dan lingkungan 

dengan masyarakat setempat menuntut 

kemampuan adaptasi yang tinggi (Harianja et 

al., 2025). Proses adaptasi ini kerap melahirkan 

bentuk-bentuk akulturasi yang memengaruhi 

praktik adat dalam kehidupan sehari-hari 

(Hidayat, 2023). Selain itu, keterbatasan jumlah 

kerabat dan ruang di daerah perantauan 

membuat pelaksanaan upacara adat tidak selalu 

dapat dilakukan sesuai dengan ketentuan di 

kampung      halaman        (Siregar, 2022).  

Kondisi ini mendorong masyarakat Batak Toba        

untuk        menyusun        strategiagar nilai dan  

makna maradat tetap terjaga meskipun dalam 

bentuk yang lebih sederhana. 

Salah satu strategi penting dalam 

mempertahankan falsafah maradat di 

perantauan adalah melalui komunikasi 

keluarga. Keluarga menjadi ruang utama dalam 

proses pewarisan nilai budaya, terutama melalui 

interaksi antara orang tua dan anak. Komunikasi  

yang efektif memungkinkan orang tua 

menanamkan makna maradat secara 

berkelanjutan melalui penjelasan, teladan, dan 

pengalaman sehari-hari (Sidabutar et al., 2022). 

Tanpa komunikasi yang konsisten, anak 

berpotensi mengalami keterputusan identitas 

budaya dan lebih mudah melebur dengan 

budaya dominan di lingkungan perantauan 

(Purba et al., 2024). 

Pentingnya komunikasi keluarga juga 

ditegaskan oleh Vangelisti (2004) yang 

menyebutkan bahwa keluarga merupakan 

pengalaman awal anak dalam bersosialisasi, 

sarana pembentukan dan pemeliharaan 

hubungan, serta cerminan kualitas relasi 

interpersonal. Dalam kajian komunikasi 

keluarga, makna keluarga dapat dipahami 

secara struktural, fungsional, dan transaksional 

(Segrin & Flora, 2018). Penelitian ini 

menempatkan keluarga sebagai unit 

komunikasi transaksional, di mana interaksi, 

simbol, dan ikatan emosional menjadi kunci 

dalam pewarisan nilai budaya. 

Teori Interaksi Simbolik relevan 

digunakan untuk memahami bagaimana 

keluarga Batak Toba memaknai dan 

mempertahankan maradat di perantauan. 

Melalui simbol-simbol budaya seperti bahasa 

Batak, sapaan adat, pemberian ulos, serta 

praktik Dalihan Na Tolu, proses komunikasi 

dalam keluarga membentuk pemaknaan 

bersama yang berkelanjutan  (Nainggolan et al., 

2024). Simbol-simbol tersebut tidak sekadar 

tradisi, tetapi menjadi media pembentukan 

identitas dan kesadaran budaya anak melalui 

interaksi sehari-hari (Bahfiarti, 2016). 

Beberapa penelitian sebelumnya telah 

membahas pelestarian budaya Batak di 

perantauan, namun sebagian besar masih 

berfokus pada komunitas sosial dan kendala 

eksternal, belum menempatkan komunikasi 

keluarga sebagai pusat analisis. Penelitian ini 

hadir untuk mengisi celah tersebut dengan 

menitikberatkan pada dinamika komunikasi 

keluarga Batak Toba di Kota Surabaya sebagai 

ruang pewarisan nilai maradat.  

Penelitian ini bertujuan untuk 

mengidentifikasi pengalaman komunikasi yang 

dibangun keluarga dalam beradaptasi dengan 

lingkungan sosial dan budaya yang berbeda 

dengan lingkungan daerah asal. Melalui 

pemahaman komunikasi ini, diharapkan dapat 

menemukan pendekatan yang relevan dan 

efektif bagi suku lainnya agar mampu 

beradaptasi dengan lingkungan baru tanpa 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

366 
 

menghilangkan identitas budayanya. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode 

fenomenologi untuk memahami secara 

mendalam pengalaman subjektif keluarga 

Batak Toba di Kota Surabaya dalam 

mempertahankan falsafah maradat di 

perantauan. Pendekatan ini dipilih karena 

memungkinkan peneliti menggali makna, 

pemahaman, serta praktik adat yang 

dialami dan dimaknai langsung oleh 

individu dalam konteks kehidupan sehari-

hari. Penelitian dilaksanakan selama 

kurang lebih dua bulan dengan melibatkan 

enam keluarga Batak Toba yang menetap di 

Surabaya, baik yang merantau maupun 

yang dibesarkan sejak lahir di kota tersebut. 

Subjek penelitian terdiri atas ayah, ibu, dan 

anak yang belum menikah dan masih 

tinggal bersama orang tua, serta telah 

mengenal nilai-nilai maradat. Penentuan 

informan dilakukan melalui teknik 

snowball sampling. Data dikumpulkan 

melalui wawancara mendalam tidak 

terstruktur guna memperoleh informasi 

yang kaya dan reflektif. Analisis data 

dilakukan secara interaktif menggunakan 

model Miles dan Huberman yang meliputi 

pengumpulan data, reduksi data, penyajian 

data, serta penarikan kesimpulan dan 

verifikasi. Untuk menjamin keabsahan 

data, penelitian ini menerapkan  triangulasi  

sumber dengan membandingkan informasi 

dari berbagai informan dalam satu 

keluarga. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pandangan Ayah terhadap Falsafah 

Maradat batak toba di Surabaya  

Dalam masyarakat Batak Toba, sistem 

kekerabatan patrilineal menempatkan ayah 

sebagai figur sentral dalam pewarisan identitas 

dan falsafah maradat. Posisi ayah tidak hanya 

sebagai kepala keluarga, tetapi juga sebagai 

penjaga nilai adat yang menentukan arah 

penerapan maradat dalam kehidupan keluarga, 

baik dalam praktik sehari-hari maupun dalam 

pengambilan keputusan adat. Pandangan ayah 

terhadap maradat umumnya terbentuk melalui 

pengalaman hidup, latar belakang keluarga asal, 

serta proses adaptasi yang dijalani selama hidup di  

perantauan. Oleh karena itu, pemahaman ayah 

terhadap adat   Batak   Toba   memiliki   pengaruh 

besar terhadap keberlanjutan nilai-nilai adat di 

dalam keluarga. 

Bagi sebagian ayah informan, identitas Batak 

Toba diekspresikan secara konsisten melalui 

penggunaan marga dalam setiap interaksi sosial, 

termasuk dengan masyarakat non-Batak. 

Penggunaan marga dimaknai bukan sekadar 

penanda identitas personal, melainkan sebagai 

sarana membangun relasi sosial dan kekerabatan 

di perantauan. Identitas Batak dipandang sebagai 

kebanggaan yang perlu ditampilkan secara 

terbuka karena mampu memperluas jejaring sosial 

dan memperkuat rasa kebersamaan. Dalam 

konteks ini, identitas budaya tidak hanya bersifat 

simbolik, tetapi juga fungsional dalam kehidupan 

sosial dan profesional para ayah informan di Kota 

Surabaya. 

Falsafah maradat Batak Toba oleh para ayah 

umumnya dipahami sebagai sistem nilai yang 

berpusat pada konsep Dalihan Na Tolu. Konsep 

ini dipandang sebagai landasan utama dalam 

mengatur relasi sosial, tata krama, serta peran 

seseorang dalam setiap prosesi adat, baik dalam 

situasi suka maupun duka. Para ayah menilai 

Dalihan Na Tolu sebagai sistem yang adil dan 

fleksibel karena setiap individu dapat menempati 

peran yang berbeda         tergantung          pada       

posisi kekerabatannya. Dengan demikian, adat 

tidak dimaknai sebagai aturan kaku, melainkan 

sebagai pedoman etis yang mengajarkan 

penghormatan, kehati-hatian, dan keseimbangan 

dalam relasi sosial. 

Pandangan ayah terhadap adat juga 

menunjukkan adanya upaya meluruskan stigma 

bahwa adat Batak identik dengan biaya besar dan 

kemewahan. Para ayah menekankan bahwa esensi 

maradat tidak terletak pada kemegahan acara, 

melainkan pada kelengkapan nilai dan prosesi adat 

yang dijalankan. Dalam konteks perantauan, 

pelaksanaan adat sering kali disesuaikan dengan 

kondisi ekonomi, waktu, dan ruang yang tersedia. 

Pesta adat berskala kecil tetap dipandang sah 

secara adat, agama, dan negara selama nilai 

Dalihan Na Tolu tetap dijalankan. Fleksibilitas ini 

menunjukkan adanya kemampuan adaptasi tanpa 

menghilangkan makna dasar adat Batak Toba. 

Keterlibatan dalam punguan marga 

dipandang oleh para ayah sebagai strategi penting 

dalam mempertahankan maradat di perantauan. 

Meskipun secara ekonomi sering kali menuntut 

pengorbanan, punguan dimaknai sebagai 

pengganti keluarga besar yang tidak hadir secara 

fisik di perantauan. Melalui punguan, para ayah 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

367 
 

mendapatkan dukungan sosial, akses terhadap 

perlengkapan  adat,  serta  ruang  belajar   

kolektif  

untuk menjalankan adat dengan baik. 

Pengalaman menerima  bantuan   dari   

punguan pada momen- 

momen penting, seperti pernikahan atau kelahiran 

anak, memperkuat keyakinan bahwa solidaritas 

Batak tetap hidup di perantauan. 

Pengalaman masa lalu bersama orang tua 

juga berperan besar dalam membentuk keteguhan 

para ayah dalam menjalankan adat. Pola asuh 

yang menekankan kepatuhan terhadap adat sejak 

remaja, bahkan dalam bentuk tuntutan yang 

cukup keras, membentuk komitmen jangka 

panjang terhadap maradat. Nilai tersebut 

kemudian dibawa dan diterapkan kembali dalam 

kehidupan keluarga mereka di Surabaya. Namun, 

dalam konteks perantauan, para ayah juga 

menunjukkan bahwa kemampuan menyesuaikan 

praktik adat agar tetap selaras dengan lingkungan 

sosial yang heterogen. 

Dalam relasi dengan masyarakat sekitar, para 

ayah informan menyatakan bahwa identitas Batak 

Toba tidak pernah menjadi sumber konflik atau 

penolakan. Sebaliknya, pelaksanaan adat justru 

sering mendapat respons positif dan rasa ingin 

tahu dari masyarakat non-Batak. Keterbukaan 

lingkungan sosial di Surabaya memungkinkan 

adat Batak Toba dijalankan secara terbuka selama 

tetap memperhatikan norma lingkungan setempat. 

Hal ini memperkuat pandangan ayah bahwa 

mempertahankan maradat di perantauan bukanlah 

sesuatu yang mustahil, melainkan dapat dilakukan 

melalui sikap adaptif, komunikasi yang baik, serta 

keterlibatan aktif dalam jejaring sosial Batak. 

Secara keseluruhan, pandangan ayah 

terhadap falsafah maradat Batak Toba di Kota 

Surabaya menunjukkan adanya perpaduan antara 

keteguhan nilai dan fleksibilitas praktik. Ayah 

memaknai maradat sebagai identitas, pedoman 

moral, sekaligus sumber solidaritas sosial yang 

relevan untuk dijaga meskipun berada jauh dari 

tanah asal. Sikap ini menjadi fondasi penting 

dalam proses pewarisan adat kepada generasi 

berikutnya di tengah kehidupan perkotaan yang 

multikultural. 

 

B. Pandangan Ibu terhadap Falsafah 

Maradat batak toba di Surabaya  

Dalam keluarga Batak Toba, ibu 

memegang peran strategis dalam 

menginternalisasikan falsafah maradat ke 

dalam kehidupan sehari-hari, meskipun sistem 

kekerabatan Batak Toba bersifat patrilineal. Ibu 

menjadi figur yang paling dekat dengan anak 

dalam keseharian, sehingga nilai-nilai adat lebih 

sering ditransmisikan melalui praktik domestik, 

pembiasaan sikap, serta pola komunikasi  

interpersonal  di  dalam   keluarga. Berdasarkan 

hasil penelitian, para ibu memaknai  maradat   

bukan    semata    sebagai  

rangkaian prosesi adat, melainkan sebagai 

pedoman etika hidup yang membentuk 

karakter, sopan santun, dan cara bersikap dalam 

relasi sosial, baik di lingkungan Batak maupun 

di masyarakat Surabaya yang multikultural. 

Nilai   dalam   falsafah  maradat yang 

paling kuat ditanamkan oleh para ibu merujuk 

pada nilai-nilai Dalihan Na Tolu sebagai 

landasan moral dalam   berinteraksi.     Para   ibu   

menekankan pentingnya menghormati hula-

hula, bersikap lemah lembut kepada boru, serta 

menjaga kehati-hatian dalam bertindak 

terhadap dongan tubu. Nilai-nilai ini tidak 

selalu diajarkan secara formal, tetapi 

diwujudkan melalui contoh nyata dalam 

keseharian, seperti cara berbicara kepada 

anggota keluarga, sikap menghormati orang 

yang lebih tua, serta etika dalam acara adat. 

Dengan pendekatan ini, adat dipahami anak 

sebagai nilai yang hidup dan relevan, bukan 

sebagai aturan kaku yang membebani. 

Dalam konteks perantauan, para ibu 

menunjukkan sikap yang relatif adaptif 

terhadap pelaksanaan adat Batak Toba. Mereka 

menyadari adanya perbedaan antara praktik 

adat di kampung halaman dan di Surabaya, 

sehingga memilih untuk menjalankan adat 

secara kontekstual tanpa menghilangkan esensi 

nilainya. Adaptasi terlihat dalam sikap selektif 

terhadap keterlibatan dalam punguan, 

pemilihan waktu antara kewajiban adat dan 

pekerjaan, serta penerimaan terhadap bentuk 

adat yang lebih sederhana dan modern. Bagi 

para ibu, keberhasilan maradat di perantauan 

tidak diukur dari kemegahan prosesi, melainkan 

dari keberlangsungan nilai solidaritas, etika, 

dan tanggung jawab sosial. 

Punguan marga dimaknai para ibu sebagai 

ruang sosial yang memiliki makna ganda. Di 

satu sisi, punguan dipandang membutuhkan 

pengorbanan waktu dan biaya, namun di sisi 

lain menjadi sumber kekuatan kolektif yang 

sangat penting bagi keluarga perantau. Melalui 

punguan, para ibu merasakan hadirnya keluarga 

pengganti yang membantu ketika menghadapi 

peristiwa penting seperti kematian, pernikahan, 

maupun acara adat lainnya. Pengalaman 

emosional ini memperkuat rasa memiliki 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

368 
 

terhadap identitas Batak dan menumbuhkan 

empati sosial untuk saling membantu 

sesama perantau. 

Menariknya, para ibu juga menilai 

bahwa kehidupan di Surabaya justru 

memberikan ruang yang lebih fleksibel 

dalam menjalankan  adat  dibandingkan   di 

kampung halaman. Lingkungan perantauan 

memungkinkan adanya pemakluman,   

diskusi,   dan   proses     belajar  

bersama tanpa tekanan sosial yang berlebihan. 

Kon disi ini membuat sebagian ibu merasa lebih 

nyaman menjalankan adat di Surabaya karena 

adanya sikap saling memahami antaranggota 

punguan. Dengan demikian, maradat di 

perantauan dipahami sebagai proses kolektif 

yang terus dinegosiasikan, bukan sebagai 

kewajiban yang bersifat absolut. 

Secara keseluruhan, pandangan ibu 

terhadap     falsafah     maradat     Batak    Toba 

menunjukkan bahwa peran mereka sangat 

menentukan dalam membentuk pemahaman 

anak terhadap adat. Melalui komunikasi yang 

hangat, contoh perilaku, serta penekanan pada 

nilai etika dan solidaritas, ibu menjadi jembatan 

penting dalam pewarisan adat di perantauan. 

Maradat tidak hanya diwariskan sebagai 

identitas budaya, tetapi juga sebagai cara hidup 

yang adaptif, bermakna, dan relevan dengan 

realitas sosial keluarga Batak Toba di Kota 

Surabaya. 

 

C. Pandangan Anak terhadap Falsafah 

maradat batak toba di Surabaya  

Pandangan anak terhadap falsafah maradat 

Batak Toba di Kota Surabaya menunjukkan 

keragaman pemaknaan yang dipengaruhi oleh 

dinamika komunikasi keluarga, intensitas 

keterlibatan dalam aktivitas adat, serta 

pengalaman sosial anak pada lingkungan 

perkotaan yang multikultural. Hasil penelitian 

menemukan bahwa maradat tidak selalu 

dimaknai secara seragam oleh anak-anak Batak 

Toba di perantauan, melainkan dinegosiasikan 

sesuai dengan posisi mereka sebagai generasi 

yang tumbuh di tengah nilai budaya asal 

keluarga dan realitas sosial Kota Surabaya. 

Anak-anak yang sejak kecil terbiasa diajak 

orang tua terlibat dalam kegiatan adat, punguan 

marga, dan gereja Batak cenderung memandang 

maradat sebagai bagian penting dari identitas 

diri yang ingin dipertahankan hingga masa 

depan, termasuk dalam konteks pernikahan dan 

kehidupan keluarga. 

Sebagian anak memaknai maradat sebagai 

identitas yang melekat kuat dan membentuk rasa 

bangga sebagai orang Batak Toba. Bagi kelompok 

ini, penggunaan marga dalam perkenalan diri, 

pemahaman terhadap silsilah kekerabatan, serta 

pengetahuan mengenai aturan adat menjadi hal 

yang dianggap wajar dan bermakna. Maradat 

dipahami bukan sebagai beban, melainkan sebagai 

sistem sosial yang menjamin solidaritas, rasa 

memiliki, dan keberlanjutan hubungan 

kekerabatan. Anak-anak dengan pandangan  ini  

umumnya  menilai 

peran keluarga, khususnya orang tua, sangat 

sentral dalam membentuk pemahaman adat 

melalui komunikasi yang berulang, dialogis, 

dan konsisten sejak usia dini. 

Di sisi lain, terdapat anak-anak yang 

memaknai identitas Batak Toba secara lebih 

adaptif    dan   selektif.     Mereka    mengakui  

maradat sebagai bagian dari latar belakang 

keluarga, namun tidak selalu menempatkannya 

sebagai aspek dominan dalam kehidupan 

sehari-hari. Maradat dipahami secara 

situasional,  dijalankan   pada momen tertentu 

seperti acara keluarga atau peristiwa adat 

penting, tetapi tidak sepenuhnya mengikat 

pilihan hidup mereka. Pola pemaknaan ini 

umumnya muncul pada anak-anak yang lebih 

banyak berinteraksi di lingkungan non-Batak, 

memiliki keterbatasan penguasaan bahasa 

Batak, serta menghadapi tuntutan pendidikan 

dan pekerjaan yang menyita waktu. Dalam 

konteks ini, adat tetap dihargai, tetapi 

dinegosiasikan agar selaras dengan kebutuhan 

hidup di perantauan. 

Selain itu, ditemukan pula anak-anak yang 

memosisikan identitas dirinya secara lebih 

nasional dan tidak terlalu menonjolkan identitas 

etnis tertentu, termasuk Batak Toba. Kelompok 

ini cenderung memandang maradat sebagai 

sistem yang kompleks, memakan waktu, dan 

kurang praktis untuk dijalankan secara utuh di 

tengah kehidupan modern. Meskipun demikian, 

mereka tidak sepenuhnya menolak adat, 

melainkan tetap menyadari pentingnya 

pengetahuan dasar seperti silsilah marga dan 

tata krama adalah bentuk perlindungan diri 

dalam relasi sosial. Sikap ini menunjukkan 

bahwa jarak terhadap praktik adat tidak selalu 

berarti hilangnya identitas, melainkan bentuk 

adaptasi terhadap konteks sosial yang lebih 

luas. 

Peran orang tua dalam proses pewarisan 

maradat tetap menjadi faktor kunci dalam 

membentuk pandangan anak, meskipun hasil 

internalisasi nilai adat tidak selalu sama. Ayah 

cenderung berperan dalam mengajarkan 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

369 
 

struktur adat, aturan kekerabatan, dan 

ketegasan dalam prinsip maradat, sementara 

ibu lebih dominan dalam menanamkan nilai 

sopan santun, etika, dan sikap sosial yang 

berlandaskan adat. Namun, temuan 

penelitian menunjukkan bahwa keberhasilan 

pewarisan maradat tidak hanya ditentukan 

oleh intensitas pengajaran orang tua, 

melainkan juga oleh kesiapan anak, 

pengalaman sosial, serta lingkungan 

pergaulan yang membentuk cara mereka 

memaknai identitas Batak Toba. 

Secara   keseluruhan,    pandangan    

anak 

terhadap falsafah maradat Batak Toba di Kota 

Surabaya mencerminkan proses adaptasi dan 

negosiasi identitas yang dinamis. Maradat tidak 

selalu diwariskan dalam bentuk kepatuhan 

struktural yang kaku, melainkan sebagai nilai 

yang dimaknai ulang sesuai dengan realitas 

kehidupan perantauan. Temuan ini menegaskan 

bahwa keberlanjutan maradat pada generasi 

anak sangat bergantung pada komunikasi 

keluarga yang terbuka, kontekstual, dan mampu 

menjembatani nilai adat dengan kebutuhan 

hidup generasi muda di lingkungan perkotaan 

modern. 

 

D. Pembahasan Temuan 

1. Perspektif Keluarga Suku Batak 

Toba dalam Memaknai Falsafah 

Maradat di Surabaya 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

keluarga Batak Toba di Kota Surabaya 

memaknai falsafah maradat secara lebih 

fleksibel dibandingkan dengan praktik adat 

di tanah Batak. Dalam konteks perantauan, 

maradat tidak lagi dipahami semata 

sebagai kewajiban ritual yang harus 

dijalankan secara kaku dan utuh, 

melainkan sebagai sarana untuk 

mempertahankan identitas budaya di 

tengah lingkungan sosial yang 

multikultural. Adat hadir sebagai penanda 

jati diri yang dapat disesuaikan dengan 

kondisi sosial, ekonomi, dan waktu, tanpa 

harus kehilangan makna dasarnya sebagai 

sistem nilai dan pedoman hidup orang 

Batak Toba. Pergeseran makna ini 

menunjukkan bahwa adat bersifat dinamis 

dan dapat beradaptasi dengan perubahan 

konteks sosial masyarakat perantau. 

Pemaknaan tersebut tercermin dalam 

cara keluarga memandang posisi generasi 

muda terhadap adat. Anak-anak dalam 

keluarga Batak Toba umumnya menyadari 

bahwa adat merupakan sistem budaya yang 

kompleks karena banyaknya aturan, istilah 

kekerabatan, dan tahapan prosesi yang harus 

dipahami. Namun, mayoritas anak tidak 

sepenuhnya menolak adat, melainkan dapat 

menempatkannya sebagai bagian dari 

identitas yang tetap relevan meskipun tidak 

selalu dijalankan secara menyeluruh. Kondisi 

ini memperlihatkan bahwa pemahaman adat 

berada dalam spektrum yang dinamis, 

dibentuk melalui pengalaman komunikasi 

sehari-hari di dalam keluarga serta interaksi 

sosial di lingkungan perkotaan. 

Dalam perspektif teori interaksi 

simbolik George Herbert Mead, makna 

adat terbentuk melalui proses interaksi 

sosial yang berlangsung secara berulang 

menggunakan simbol-simbol yang 

memiliki makna bersama (Morissan, 

2013). Keluarga   menjadi   ruang   utama  

Dalam membangun makna maradat 

melalui penggunaan simbol budaya seperti 

sapaan kekerabatan, pemahaman silsilah 

marga, serta keterlibatan dalam kegiatan 

adat. Simbol-simbol   ini   membantu   

anggota keluarga, khususnya anak, 

memahami posisi dirinya dalam struktur 

sosial Batak Toba sekaligus menegaskan 

identitas kultural mereka di perantauan. 

Proses tersebut berkontribusi pada 

pembentukan jati diri generasi muda 

Batak Toba yang bersifat negosiatif. 

Anak berada dalam tarik-menarik antara 

kebutuhan untuk menyesuaikan diri 

dengan kehidupan modern di Kota 

Surabaya dan kesadaran akan nilai-nilai 

adat yang diwariskan keluarga. Karena 

adat diperkenalkan melalui komunikasi 

yang dialogis dan tidak bersifat memaksa, 

identitas Batak Toba cenderung diterima 

secara sukarela. Hal ini sejalan dengan 

teori pola komunikasi keluarga Koerner 

dan Fitzpatrick (2006) yang menekankan 

pentingnya orientasi percakapan dalam 

membentuk pemahaman dan penerimaan 

nilai dalam keluarga. 

Selain keluarga inti, komunitas 

Batak melalui punguan marga memiliki 

peran penting dalam membentuk 

perspektif keluarga terhadap adat. 

Meskipun secara material sering 

dipersepsikan sebagai beban karena 

adanya kewajiban finansial, punguan 

dimaknai sebagai ruang sosial kolektif 

yang memperkuat solidaritas dan 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

370 
 

keberlanjutan adat. Punguan menjadi 

tempat belajar bersama, berbagi 

pengetahuan adat, serta membangun 

jaringan kekerabatan pengganti di 

perantauan. Dalam konteks ini, 

falsafah maradat dipahami sebagai 

tanggung jawab bersama, bukan 

hanya kewajiban individu atau 

keluarga tertentu. 

Secara keseluruhan, perspektif 

keluarga Batak Toba di Surabaya 

menunjukkan bahwa falsafah maradat 

tidak mengalami penghilangan 

makna, melainkan mengalami 

penyesuaian yang kontekstual. 

Melalui komunikasi keluarga   yang   

adaptif  serta   dukungan 

komunitas Batak di perantauan, adat tetap 

hidup sebagai identitas kultural yang 

relevan dengan kehidupan modern. 

Maradat tidak hanya dipertahankan 

sebagai warisan  budaya,  tetapi  juga  

sebagai sarana membangun solidaritas, 

identitas, dan keberlanjutan nilai-nilai 

Batak Toba di tengah dinamika kota 

metropolitan. 

2. Tipe Komunikasi Keluarga Suku 

Batak Toba di Kota Surabaya 

Koerner dan Fitzpatrick (2006) 

menjelaskan   bahwa  pola  komunikasi 

keluarga dapat dipahami melalui dua 

dimensi utama, yaitu orientasi percakapan 

(conversation orientation) dan orientasi 

kepatuhan (conformity orientation). 

Orientasi percakapan mengacu pada sejauh 

mana keluarga mendorong keterbukaan, 

diskusi, dan pertukaran gagasan 

antaranggota keluarga, sedangkan 

orientasi kepatuhan berkaitan dengan 

penekanan terhadap keseragaman nilai, 

ketaatan kepada orang tua, serta kepatuhan 

terhadap aturan keluarga. Berdasarkan 

kombinasi kedua dimensi tersebut, 

Koerner dan Fitzpatrick 

mengklasifikasikan keluarga ke dalam 

empat tipe komunikasi, yaitu konsensual, 

pluralistis, protektif, dan laissez-faire. 

Kerangka ini digunakan untuk memahami 

bagaimana keluarga Batak Toba di 

Surabaya membangun komunikasi dalam 

upaya mempertahankan falsafah maradat 

di perantauan. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan 

keluarga informan, penelitian ini 

menemukan bahwa pola komunikasi 

keluarga Batak Toba di Kota Surabaya 

didominasi oleh dua tipe, yaitu tipe 

konsensual dan tipe pluralistis. Temuan ini 

menunjukkan bahwa komunikasi keluarga 

Batak Toba di perantauan tidak bersifat 

tunggal, melainkan menyesuaikan dengan 

latar belakang keluarga, pengalaman orang 

tua, serta konteks sosial perkotaan. Meskipun 

adat Batak Toba dikenal memiliki struktur 

yang hierarkis dan aturan yang kuat, praktik 

komunikasi keluarga di perantauan justru 

memperlihatkan fleksibilitas tanpa 

menghilangkan substansi nilai adat itu sendiri. 

Tipe konsensual ditandai oleh orientasi 

percakapan dan orientasi kepatuhan yang  

keduanya  sama-sama tinggi. Dalam pola ini, 

orang tua dan anak 

terlibat dalam diskusi  terbuka,  namun 

keputusan akhir tetap berada di tangan 

orang tua. Pada keluarga dengan tipe ini, 

orang tua memberikan ruang bagi anak   

untuk      berpendapat dan berinteraksi 

pada  lingkungan lintas suku di Surabaya, 

sekaligus berperan aktif sebagai penafsir 

adat. Orang tua secara konsisten 

menjelaskan alasan pentingnya 

mempertahankan adat Batak Toba 

meskipun hidup di perantauan, sehingga 

anak memahami adat sebagai identitas 

budaya, bukan sekadar kewajiban. 

Namun demikian, dalam aspek tertentu 

seperti perkawinan, kepatuhan tetap tegak 

secara kuat. Orang tua mengarahkan anak 

untuk menikah dengan sesama Batak 

Toba, dan ketika pasangan berasal dari 

luar suku Batak, pemberian marga dipilih 

sebagai strategi adaptasi agar adat tetap 

dapat dijalankan. Pola ini sejalan dengan 

karakteristik keluarga konsensual Teori 

pola komunikasi keluarga (Koerner & 

Fitzpatrick, 2006). 

Selain tipe konsensual, penelitian ini 

juga menemukan tipe komunikasi 

pluralistis yang ditandai oleh orientasi 

percakapan tinggi dan orientasi 

kepatuhan rendah. Dalam pola ini, 

komunikasi keluarga berlangsung secara 

terbuka dan setara, serta keputusan akan 

diambil melalui kesepakatan bersama. 

Orang tua tidak memaksakan anak untuk 

menjalankan adat Batak Toba secara utuh 

dan formal, melainkan memberikan 

kebebasan bagi anak menentukan tingkat 

keterlibatan mereka dalam adat. 

Meskipun demikian, kebebasan tersebut 

tidak berarti pelepasan tanggung jawab 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

371 
 

orang tua. Orang tua tetap 

memberikan literasi budaya dasar, 

khususnya pemahaman tentang  

silsilah marga dan bagaimana struktur 

kekerabatan keluarga, sebagai fondasi 

identitas anak. Pola komunikasi ini 

mencerminkan adaptasi pada keluarga 

Batak Toba terhadap lingkungan 

sosial yang heterogen. Hal ini selaras 

dalam penelitian terdahulu mengenai 

keluarga Batak toba di Surabaya yang 

juga mengalami banyak perubahan 

karena adanya perbedaan sosial dan 

budaya(Siahaan & Tandyonomanu, 

2022). 

Dari kedua tipe komunikasi 

tersebut, terlihat bahwa keluarga 

Batak Toba     tidak      pernah      

sepenuhnya melepaskan   komunikasi  

sebagai  sarana 

utama   dalam   mewariskan   adat kepada 

generasi muda. Temuan ini bertentangan 

dengan stereotip budaya Batak yang kerap 

dipersepsikan kaku dan otoriter. Penelitian 

ini justru menunjukkan bahwa keluarga 

Batak Toba di perantauan bersedia 

membuka ruang dialog, mendengarkan 

sudut pandang anak, dan melakukan 

negosiasi makna adat, meskipun dalam 

beberapa hal keputusan akhir tetap berada 

pada orang tua. Hal ini memperkuat 

pandangan bahwa adat Batak Toba di 

perantauan mengalami proses adaptasi 

tanpa kehilangan nilai dasarnya (Naibaho 

& Putri, 2016). 

Dalam praktiknya, komunikasi 

keluarga dilakukan melalui bentuk verbal 

dan nonverbal. Komunikasi verbal 

umumnya berlangsung dalam situasi 

informal, seperti saat perjalanan bersama, 

percakapan santai di rumah, atau sebelum 

dan sesudah acara adat. Situasi informal 

dipilih agar anak lebih mudah memahami 

penjelasan orang tua tanpa merasa 

tertekan. Selain itu, komunikasi nonverbal 

diwujudkan melalui keterlibatan langsung 

anak dalam acara adat Batak Toba. 

Pengalaman langsung ini membantu anak 

memahami prosesi, peran kekerabatan, dan 

nilai adat secara konkret. Beberapa orang 

tua juga memanfaatkan media budaya 

seperti lagu Batak untuk mengenalkan 

bahasa dan nuansa emosional budaya 

Batak kepada anak. Strategi ini sejalan 

dengan pandangan interaksi simbolik 

Mead  bahwa makna terbentuk melalui  

interaksi langsung dengan simbol-simbol 

sosial (Mead & Saputra, 2018). 

Hasil penelitian juga menunjukkan 

adanya   pembagian   peran  yang  jelas antara 

ayah dan ibu dalam proses pewarisan adat. 

Ayah cenderung dominan dalam 

memperkenalkan aspek    struktural    adat,   

seperti   tata  urutan prosesi, aturan adat, serta 

posisi kekerabatan dalam setiap acara adat. 

Ayah berperan sebagai rujukan utama dalam 

menjelaskan struktur sosial adat  Batak Toba.  

Sementara itu, ibu lebih berperan dalam 

menanamkan nilai-nilai etika dan sopan 

santun melalui praktik keseharian yang 

berlandaskan filosofi Dalihan Na Tolu. 

Filosofi ini mengajarkan pentingnya 

menghormati tulang, bersikap lemah lembut 

kepada boru, serta menjaga keharmonisan 

dengan dongan tubu.  Nilai tersebut   

ditanamkan  secara    berkelanjut 

sehingga  anak  tidak  hanya memahami 

adat secara kognitif, tetapi juga 

menghayatinya dalam kehidupan sehari-

hari (Simanjuntak, 2009). 

Berdasarkan wawancara dengan 

sepuluh informan anak, seluruhnya sepakat 

bahwa komunikasi keluarga memiliki 

peran sentral dalam pembentukan identitas 

Batak pada diri mereka. Keluarga 

dipahami sebagai ruang pertama bagi anak 

untuk belajar, berinteraksi, dan memaknai 

identitas budayanya. Oleh karena itu, pola 

komunikasi yang diterapkan orang tua 

menjadi faktor kunci dalam menentukan 

bagaimana anak memandang adat Batak 

Toba di perantauan, baik sebagai identitas, 

nilai, maupun pedoman hidup. Temuan ini 

menguatkan pandangan bahwa keluarga 

merupakan agen sosialisasi utama dalam 

pewarisan budaya, khususnya dalam 

konteks masyarakat perantau. 

3. Dinamika dalam Mempertahankan 

Falsafah Maradat di Perantauan 

Upaya mempertahankan falsafah 

maradat Batak Toba di Kota Surabaya 

menunjukkan dinamika yang tidak 

sederhana. Keluarga Batak Toba 

perantauan  berada  dalam  situasi yang 

menuntut kemampuan beradaptasi dengan 

konteks sosial, budaya, dan ekonomi 

masyarakat perkotaan yang berbeda 

dengan daerah asal. Dalam kondisi  ini,   

maradat  tidak  dijalankan secara kaku, 

melainkan mengalami penyesuaian agar 

tetap dapat dipertahankan tanpa 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

372 
 

kehilangan makna  dasarnya. Dinamika 

tersebut memperlihatkan adanya tarik-

menarik antara nilai adat yang 

diwariskan secara turun-temurun 

dengan tuntutan kehidupan 

metropolitan yang serba cepat dan 

praktis. 

Salah satu hambatan utama yang 

dihadapi keluarga Batak Toba di 

Surabaya adalah perbedaan budaya 

antara masyarakat lokal dengan budaya 

Batak Toba. Budaya masyarakat 

Surabaya yang cenderung egaliter, 

efisien, dan minim hierarki sering kali 

bertolak belakang dengan adat Batak 

Toba yang menekankan struktur 

kekerabatan, pembagian peran sosial, 

serta prosesi adat yang teratur dan 

berjenjang. Perbedaan ini menuntut 

keluarga Batak Toba untuk 

menyesuaikan cara menjalankan adat 

agar tidak menimbulkan gesekan dalam 

kehidupan sosial sehari-hari. 

Keterbatasan jumlah kerabat sedarah 

di perantauan juga menjadi tantangan 

tersendiri. Dalam adat Batak Toba, 

pelaksanaan prosesi adat sangat 

bergantung pada kehadiran pihak-pihak 

yang memiliki peran kekerabatan tertentu. 

Ketika keluarga inti tidak memiliki 

saudara kandung di Surabaya, pelaksanaan 

adat menjadi lebih sulit. Namun, kondisi 

ini mendorong keluarga perantau untuk 

membangun jaringan kekerabatan sosial 

melalui keikutsertaan dalam punguan 

marga, yang berfungsi sebagai pengganti 

keluarga biologis dalam konteks adat. 

Aspek ekonomi menjadi hambatan 

penting dalam mempertahankan maradat. 

Pelaksanaan adat Batak Toba 

membutuhkan biaya yang tidak sedikit, 

mulai dari iuran punguan hingga 

kontribusi dalam setiap acara adat. Bagi   

keluarga   perantau   yang hidup di kota 

besar dengan tuntutan ekonomi  tinggi,  

kewajiban  ini kerap dipersepsikan sebagai 

beban. Selain itu, ritme kehidupan kota 

yang padat dan keterbatasan waktu akibat 

tuntutan      pekerjaan      menyebabkan 

prosesi adat yang idealnya berlangsung 

lama harus disederhanakan atau 

dipersingkat. 

Hambatan lainnya berkaitan dengan 

keterbatasan ruang pelaksanaan adat. 

Berbeda dengan di daerah asal yang 

memiliki wisma atau tempat khusus untuk 

acara adat, keluarga Batak Toba di Surabaya 

umumnya menggunakan gedung umum yang 

memiliki aturan waktu dan teknis tertentu. 

Kondisi ini secara tidak langsung membatasi 

fleksibilitas pelaksanaan adat dan menuntut 

penyesuaian agar prosesi tetap dapat berjalan 

sesuai nilai adat yang berlaku. 

Di tengah berbagai hambatan tersebut, 

penelitian ini juga menemukan sejumlah 

faktor yang mendukung keberlangsungan 

falsafah maradat di perantauan. Lingkungan 

pertemanan anak menjadi salah satu faktor 

penting. Anak-anak yang memiliki interaksi 

intens dengan sesama orang Batak cenderung 

lebih mudah memahami dan menerapkan nilai 

adat, dibandingkan anak yang lingkungan 

sosialnya didominasi oleh suku lain. Hal ini 

menunjukkan bahwa interaksi sosial berperan 

besar dalam proses pewarisan budaya. 

Keberadaan punguan marga di Surabaya 

juga menjadi faktor pendukung utama.   

Meskipun   keikutsertaan    dalam  

punguan menuntut pengorbanan waktu 

dan materi, punguan berfungsi sebagai 

ruang belajar kolektif, tempat berbagi 

pengetahuan adat, serta sarana 

memperkuat solidaritas sosial. Melalui 

punguan,  keluarga  Batak  Toba dapat 

menjalankan adat secara lebih adaptif 

tanpa kehilangan esensi nilai maradat. 

Selain itu, penerimaan masyarakat 

sekitar  terhadap  identitas  Batak turut 

memperkuat   keberlanjutan   adat    di  

perantauan. Berdasarkan hasil wawancara,     

para     informan    tidak mengalami 

penolakan atau stigma negatif terkait 

identitas Bataknya. Lingkungan sosial 

yang relatif inklusif ini memberikan rasa 

aman bagi keluarga Batak Toba untuk 

tetap menampilkan identitas budaya dan 

menjalankan maradat di tengah kehidupan 

kota Surabaya. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian Falsafah maradat Batak Toba di 

Kota Surabaya, tidak lagi dipahami secara kaku 

sebagai kewajiban ritual semata, melainkan 

sebagai sarana penting untuk menjaga identitas 

kultural keluarga Batak di tengah masyarakat 

multikultural. Keluarga Batak Toba memaknai 

maradat sebagai simbol keberlanjutan identitas, 

kebersamaan, dan ikatan kekerabatan yang 

terus dinegosiasikan sesuai dengan konteks 

kehidupan perkotaan. Dalam proses ini, 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

373 
 

keluarga tidak sepenuhnya mereplikasi 

praktik adat di tanah Batak, melainkan 

melakukan adaptasi agar adat tetap dapat 

dijalankan tanpa mengabaikan realitas 

sosial, ekonomi, dan waktu di perantauan. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa 

komunikasi keluarga memegang peran 

sentral dalam proses pewarisan falsafah 

maradat kepada anak. Pola komunikasi yang 

diterapkan keluarga Batak Toba di Surabaya 

cenderung berada pada dua tipe utama, yaitu 

konsensual dan pluralistis. Dalam kedua tipe 

tersebut, orang tua tetap berperan sebagai 

figur utama dalam memperkenalkan nilai 

adat, namun dengan pendekatan yang lebih 

dialogis dan fleksibel. Anak tidak hanya 

ditempatkan sebagai penerima pasif adat, 

tetapi juga diberi ruang untuk bertanya, 

memahami, bahkan menegosiasikan makna 

adat sesuai dengan  pengalaman hidup 

mereka. 

Proses     komunikasi     pada   keluarga 

informan berlangsung baik secara verbal 

melalui percakapan sehari-hari maupun  

secara  

nonverbal    melalui         keterlibatan langsung 

anak dalam kegiatan adat. Melalui interaksi 

simbolik yang berlangsung terus-menerus di 

dalam keluarga, anak membentuk pemahaman 

bahwa identitas Batak merupakan bagian dari 

diri mereka, meskipun mereka hidup dan 

tumbuh di lingkungan modern seperti Surabaya. 

Penelitian ini menegaskan bahwa peran 

ayah dan ibu dalam keluarga Batak Toba di 

perantauan bersifat saling melengkapi dalam 

mewariskan falsafah maradat. Ayah lebih 

banyak berperan dalam memperkenalkan 

struktur adat, aturan prosesi, serta posisi 

kekerabatan dalam sistem Batak Toba, 

sementara ibu berperan dalam menanamkan 

nilai-nilai etika, sopan santun, dan sikap moral 

yang berakar pada filosofi Dalihan Na Tolu. 

Perbedaan peran ini justru memperkaya proses 

pewarisan adat karena anak tidak hanya 

memahami adat sebagai rangkaian ritual 

formal, tetapi juga sebagai pedoman sikap 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 

maradat tidak berhenti pada praktik seremonial, 

melainkan terinternalisasi dalam perilaku, cara 

berkomunikasi, dan cara anak memaknai relasi 

sosialnya sebagai orang Batak Toba di 

perantauan. 

Selain keluarga, lingkungan sosial 

perantauan turut berperan penting dalam 

mempertahankan maradat. Keberadaan 

punguan marga menjadi penopang utama 

dalam pelaksanaan adat Batak Toba di perantauan. 

Meskipun sering dipersepsikan sebagai beban 

secara finansial, punguan justru berfungsi sebagai 

ruang belajar kolektif, sumber solidaritas, serta 

jaringan kekerabatan sosial bagi keluarga Batak 

Toba. Melalui punguan, falsafah maradat tidak 

dijalankan secara individual, melainkan menjadi 

tanggung jawab bersama. Dukungan lingkungan 

sosial  

yang relatif terbuka dan minim diskriminasi       

juga        memperkuat  keberlangsungan adat di 

Surabaya. Dengan demikian, dinamika 

mempertahankan maradat di perantauan 

menunjukkan bahwa adat Batak Toba tetap hidup 

bukan karena paksaan, melainkan karena 

dimaknai, dikomunikasikan, dan dijalankan secara 

adaptif oleh keluarga dan komunitasnya. 

 

Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan 

yang telah diuraikan, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi akademik dalam 

kajian komunikasi keluarga dan pelestarian budaya 

lokal di tengah masyarakat  multikultural.  Temuan   

penelitian  

ini dapat menjadi rujukan bagi penelitian 

selanjutnya dengan ruang  lingkup  yang    lebih 

luas, baik dari segi jumlah keluarga, variasi 

marga, maupun lokasi perantauan di wilayah 

lain di Indonesia. Penelitian lanjutan juga 

disarankan untuk mengembangkan pendekatan 

metode dengan kombinasi fenomenologi dan 

etnografi atau melakukan studi komparatif 

antarsuku, sehingga dinamika pewarisan 

budaya dapat dipahami secara lebih 

komprehensif dan kontekstual. 

Secara praktis, penelitian ini menegaskan 

pentingnya peran komunikasi keluarga dalam 

membentuk dan mempertahankan identitas 

budaya anak di perantauan. Keluarga Batak 

Toba diharapkan dapat membangun 

komunikasi yang terbuka, dialogis, dan adaptif 

agar proses pewarisan maradat tidak 

dipersepsikan sebagai beban, melainkan 

sebagai bagian dari pembentukan jati diri. 

Selain itu, punguan marga diharapkan terus 

berperan aktif tidak hanya sebagai wadah 

pelaksanaan adat, tetapi juga sebagai ruang 

edukasi budaya yang inklusif bagi generasi 

muda melalui   kegiatan   yang    mendorong 

pemahaman nilai dan makna maradat dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Badan Pusat Statistik. (2023). Statistik Migrasi 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

374 
 

Indonesia Hasil Long Form Sensus 

Penduduk 2020. 

https://www.bps.go.id/id/publication/2

023/07/20/97c956dd7ff3ece92491111

5/statistik-migrasi-indonesia-hasil-

long-form-sensus-penduduk-

2020.html 

Bahfiarti, T. (2016). Komunikasi Keluarga 

(1st ed., Vol. 1). Kedai Buku Jenny. 

Blareq, Y. K. G., & Purba, M. J. (2024). 

Filosofi Mangalap Tondi Pada Budaya 

Batak Toba dalam Kaitannya dengan  

Model Antropologis Stephen Bevans. 

Perspektif, 19(1), 67–81. 

https://doi.org/10.69621/jpf.v19i1.213 

Harianja, D., Rusmanto, J., & Sontoe. 

(2025). Marga Sebagai Simbol 

Identitas: Studi Kasus Pada 

Masyarakat Batak di Kota 

Palangkaraya. Edusociata  Jurnal 

Pendidikan Sosiologi, 8(1), 135–144. 

Hidayat. (2023). Perubahan Misi Budaya 

Merantau: Studi Perantau Etnik  Batak 

Di Kawasan Industri Cikarang, Bekasi. 

Journal of Social and Cultural 

Anthropology), 9(1), 12–32. 

https://doi.org/https://doi.org/10.2411

4/antro.v9i1.49533 

Koerner, A. F., & Fitzpatrick, M. A. (2006). 

Family communication patterns 

theory: A  

social cognitive approach. Engaging 

Theories in Family Communication: 

Multiple Perspectives, 50–65. 

https://doi.org/10.4135/9781452204420.n

4 

Mead, G. Herbert., & Saputra, William. (2018). 

Pikiran, diri, dan masyarakat = Mind, self 

and society (1st ed.). Forum. 

https://bintangpusnas.perpusnas.go.id/kon

ten/BK9284/mind-self-and-society 

Morissan. (2013). Teori Komunikasi: Individu 

Hingga Massa Edisi Pertama (1st ed.). 

Kencana Prenadamedia Group. 

Naibaho, S., & P. Putri, I. (2016). Pola 

Komunikasi Prosesi Marhata Sinamot 

Pada Pernikahan Adat Batak Toba Dalam 

Membentuk Identitas Budaya Suku Batak 

Toba Di Bandung. Jurnal Sosioteknologi, 

15(3), 346–356. 

https://doi.org/10.5614/sostek.2016.15.3.

3 

Nainggolan, E., Vebilola Manalu, F., Marito 

Nainggolan, F., & Delita, F. (2024). 

Analisis Tradisi Masyarakat Suku Batak 

Toba Perantauan. Kompetensi, 17(1), 66–

77. 

https://doi.org/https://doi.org/10.36277/kom

petensi.v17i1.230 

Ndona, Y. (2018). Kemanusiaan dalam falsafah 

hidup masyarakat Batak Toba. Jurnal 

Citizenship: Media Publikasi Pendidikan 

Pancasila Dan Kewarganegaraan, 1(1), 15–

22. 

http://journal.uad.ac.id/index.php/citizenship 

Purba, A. r, Situmorang, P. adelina, Sigiro, D. S., 

Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024). Nilai 

Sosial dan Budaya dalam Komunikasi Bahasa 

Batak Toba pada Mambosuri: 

Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa, 

13(2), 164–179. 

https://doi.org/10.31571/bahasa.v13i2.8513 

Segrin, C., & Flora, J. (2018). Family 

Communication (3rd Edition). Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781351132596 

Siahaan, E., & Tandyonomanu, D. (2022). Marsaor 

Paradotan Pada Pernikahan Pariban Suku 

Batak Toba di Kota Surabaya. The 

Commercium, 5(Vol. 5 No. 2 (2022): The 

Commercium), 138–156. 

https://doi.org/https://doi.org/10.26740/tc.v5i

2.47431 

Sidabutar, F. M., Firmansyah, A., Ika, R. C., 

Sulistyarini, & Astrini, E. P. (2022). The 

Analysis Of Batak Toba Tribal Wedding 

Traditions In The Overseas Lands Of  

Ngabang Sub-District Landak Regency. 

http://jpps.uho.ac.id/index.php/74 

Simanjuntak, B. A. (2009). Konflik status dan 

kekuasaan orang Batak Toba (3rd ed.). 

Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

https://books.google.co.id/books?id=_rbo

DQAAQBAJ&printsec=frontcover&hl=i

d&source=gbs_atb#v=onepage&q&f=fal

se 

Siregar, M. (2022). Tradisi Bona Taon Suku 

Batak Toba Di Perkotaan: Antara 

Kekerabatan Dan Citra. Jurnal 

Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 

24(1), 81–89. 

https://doi.org/10.25077/jantro.v24.n1.p8

1-89.2022 

Tinambunan, Djapiter., & Toruan, R. L. . 

(2010). Orang Batak kasar? : membangun 

citra & karakter : gunakan 7 falsafah 

Batak merestorasi jati diri, hubungan 

seks, sosial, budaya, demokrasi, bisnis, 

dan melibas dosa, korupsi & mafia hukum 

(1st ed.). Elex Media Komputindo. 

  

 



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374 

375 
 

 


