The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

KOMUNIKASI KELUARGA SUKU BATAK PERANTAUAN DALAM
MEMPERTAHANKAN FALSAFAH MARADAT BUDAYA BATAK TOBA DI KOTA
SURABAYA

Kristina Gabrella Pardede
Prodi Ilmu Komunikasi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Surabaya
Kristina.21085@mbhs.unesa.ac.id

Danang Tandyonomanu
Prodi Ilmu Komunikasi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Surabaya
danangtandyonomanu@unesa.ac.id

Abstrak

Perpindahan masyarakat Batak Toba ke Kota Surabaya menghadirkan dinamika tersendiri dalam mempertahankan
falsafah maradat di tengah kehidupan perkotaan yang multikultural dan modern. Penelitian ini bertujuan untuk
memahami bagaimana komunikasi keluarga Batak Toba dalam mewariskan dan mempertahankan falsafah
maradat di perantauan dengan menelaah peran ayah, ibu, dan anak sebagai satu sistem komunikasi keluarga.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode fenomenologi, melibatkan enam keluarga Batak
Toba yang masih aktif mengikuti kegiatan adat dan punguan marga di Kota Surabaya. Data diperoleh melalui
wawancara mendalam dengan ayah, ibu, dan anak, serta dianalisis menggunakan Teori Interaksi Simbolik George
Herbert Mead dan Teori Pola Komunikasi Keluarga Koerner dan Fitzpatrick. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
maradat di perantauan tidak lagi dipahami sebagai kewajiban adat yang kaku, melainkan sebagai sarana untuk
mempertahankan identitas budaya Batak Toba. Proses ini didukung oleh komunikasi keluarga melalui pola
konsensual dan pluralistis, di mana orang tua tetap memegang peran sentral namun memberi ruang dialog bagi
anak. Ayah cenderung menekankan aspek struktural adat, sementara ibu menanamkan nilai sopan santun
berdasarkan filosofi Dalihan Na Tolu. Selain keluarga, punguan marga berperan sebagai ruang belajar kolektif
yang memperkuat solidaritas dan keberlanjutan maradat di perantauan.

Kata Kunci: Komunikasi keluarga, Maradat, Batak toba, Perantauan, Interaksi Simbolik
Abstract

The The migration of the Batak Toba community to Surabaya has created new dynamics in maintaining the
philosophy of maradat within a modern and multicultural urban setting. This study aims to examine how Batak
Toba family communication functions in transmitting and sustaining maradat in the diaspora by analyzing the
roles of fathers, mothers, and children as a family communication system. This research employs a qualitative
phenomenological approach involving six Batak Toba families who remain actively marga association in
Surabaya. Data were collected through in-depth interviews with fathers, mothers, and children and analyzed
using George Herbert Mead’s Symbolic Interaction Theory and Koerner and Fitzpatrick’s Family
Communication Pattern Theory. The findings show that maradat in the diaspora is no longer understood as a
rigid customary obligation but rather as a means of preserving Batak Toba cultural identity. This process is
supported by family communication through consensual and pluralistic patterns, in which parents retain a central
role while providing space for dialogue with their children. Fathers tend to emphasize ritual structures and
kinship rules, while mothers focus on instilling values of politeness rooted in the Dalihan Na Tolu philosophy.
Punguan marga serves as a collective learning space that strengthens social solidarity and supports the continuity
of maradat in the diaspora.

Keywords: Family communication, Maradat philosophy, Batak Toba, Migrant families, Symbolic interactionism

364


mailto:Kristina.21085@mhs.unesa.ac.id
mailto:danangtandyonomanu@unesa.ac.id

The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

PENDAHULUAN

Masyarakat Batak Toba memiliki tujuh
falsafah budaya yang menjadi pedoman hidup
dalam kehidupan sehari-hari, salah satunya
adalah maradat, yaitu prinsip menjunjung
tinggi adat istiadat sebagai bagian tak
terpisahkan dari kehidupan sosial (Tinambunan
& Toruan, 2010). Dalam tradisi Batak Toba,
adat hadir dalam setiap fase kehidupan manusia,
mulai dari kelahiran, pernikahan, hingga
kematian, yang keseluruhannya membentuk
sistem budaya yang kompleks dan sarat makna
(Ndona, 2018). Maradat tidak hanya berfungsi
sebagai warisan tradisi, tetapi juga menjadi
identitas kultural yang melekat kuat dalam
kehidupan masyarakat Batak Toba (Blareq &
Purba, 2024).

Perkembangan zaman dan meningkatnya
mobilitas penduduk menyebabkan nilai-nilai
maradat tidak hanya dijalankan di wilayah asal,
tetapi juga di daerah perantauan. Berdasarkan
data Badan Pusat Statistik, suku Batak
merupakan salah satu kelompok etnis terbesar
di Indonesia dengan tingkat migrasi tertinggi,
yaitu 16,77% pada tahun 2020 (Badan Pusat
Statistik, 2023). Persebaran masyarakat Batak
mencakup berbagai wilayah di Indonesia,
termasuk Pulau Jawa. Fenomena ini menarik
untuk dikaji, khususnya terkait bagaimana
masyarakat Batak Toba mempertahankan nilai-
nilai adat di tengah lingkungan sosial dan
budaya yang berbeda dari kampung halaman.

Dalam konteks perantauan, masyarakat
Batak Toba menghadapi berbagai tantangan
dalam mempertahankan maradat secara utuh.
Perbedaan budaya, nilai sosial, dan lingkungan
dengan masyarakat setempat menuntut
kemampuan adaptasi yang tinggi (Harianja et
al., 2025). Proses adaptasi ini kerap melahirkan
bentuk-bentuk akulturasi yang memengaruhi
praktik adat dalam kehidupan sehari-hari
(Hidayat, 2023). Selain itu, keterbatasan jumlah
kerabat dan ruang di daerah perantauan
membuat pelaksanaan upacara adat tidak selalu
dapat dilakukan sesuai dengan ketentuan di
kampung halaman (Siregar, 2022).
Kondisi ini mendorong masyarakat Batak Toba
untuk menyusun strategiagar nilai dan
makna maradat tetap terjaga meskipun dalam
bentuk yang lebih sederhana.

Salah satu strategi penting dalam
mempertahankan  falsafah  maradat  di
perantauan  adalah  melalui  komunikasi

keluarga. Keluarga menjadi ruang utama dalam
proses pewarisan nilai budaya, terutama melalui

365

interaksi antara orang tua dan anak. Komunikasi
yang efektif memungkinkan orang tua
menanamkan  makna  maradat  secara
berkelanjutan melalui penjelasan, teladan, dan
pengalaman sehari-hari (Sidabutar et al., 2022).
Tanpa komunikasi yang konsisten, anak
berpotensi mengalami keterputusan identitas
budaya dan lebih mudah melebur dengan
budaya dominan di lingkungan perantauan
(Purba et al., 2024).

Pentingnya komunikasi keluarga juga
ditegaskan oleh Vangelisti (2004) yang
menyebutkan bahwa keluarga merupakan
pengalaman awal anak dalam bersosialisasi,

sarana  pembentukan dan  pemeliharaan
hubungan, serta cerminan kualitas relasi
interpersonal. Dalam kajian komunikasi

keluarga, makna keluarga dapat dipahami
secara struktural, fungsional, dan transaksional
(Segrin & Flora, 2018). Penelitian ini
menempatkan  keluarga  sebagai  unit
komunikasi transaksional, di mana interaksi,
simbol, dan ikatan emosional menjadi kunci
dalam pewarisan nilai budaya.

Teori  Interaksi  Simbolik
digunakan untuk memahami bagaimana
keluarga Batak Toba memaknai dan
mempertahankan maradat di perantauan.
Melalui simbol-simbol budaya seperti bahasa
Batak, sapaan adat, pemberian ulos, serta
praktik Dalihan Na Tolu, proses komunikasi
dalam keluarga membentuk pemaknaan
bersama yang berkelanjutan (Nainggolan et al.,
2024). Simbol-simbol tersebut tidak sekadar
tradisi, tetapi menjadi media pembentukan
identitas dan kesadaran budaya anak melalui
interaksi sehari-hari (Bahfiarti, 2016).

Beberapa penelitian sebelumnya telah
membahas pelestarian budaya Batak di
perantauan, namun sebagian besar masih
berfokus pada komunitas sosial dan kendala
eksternal, belum menempatkan komunikasi
keluarga sebagai pusat analisis. Penelitian ini
hadir untuk mengisi celah tersebut dengan
menitikberatkan pada dinamika komunikasi
keluarga Batak Toba di Kota Surabaya sebagai
ruang pewarisan nilai maradat.

Penelitian ini bertujuan untuk
mengidentifikasi pengalaman komunikasi yang
dibangun keluarga dalam beradaptasi dengan
lingkungan sosial dan budaya yang berbeda
dengan lingkungan daerah asal. Melalui
pemahaman komunikasi ini, diharapkan dapat
menemukan pendekatan yang relevan dan
efektif bagi suku lainnya agar mampu
beradaptasi dengan lingkungan baru tanpa

relevan



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

menghilangkan identitas budayanya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode
fenomenologi untuk memahami secara
mendalam pengalaman subjektif keluarga
Batak Toba di Kota Surabaya dalam
mempertahankan falsafah maradat di
perantauan. Pendekatan ini dipilih karena
memungkinkan peneliti menggali makna,
pemahaman, serta praktik adat yang
dialami dan dimaknai langsung oleh
individu dalam konteks kehidupan sehari-
hari. Penelitian dilaksanakan selama
kurang lebih dua bulan dengan melibatkan
enam keluarga Batak Toba yang menetap di
Surabaya, baik yang merantau maupun
yang dibesarkan sejak lahir di kota tersebut.
Subjek penelitian terdiri atas ayah, ibu, dan
anak yang belum menikah dan masih
tinggal bersama orang tua, serta telah
mengenal nilai-nilai maradat. Penentuan

informan  dilakukan melalui  teknik
snowball sampling. Data dikumpulkan
melalui  wawancara mendalam tidak

terstruktur guna memperoleh informasi
yang kaya dan reflektif. Analisis data
dilakukan secara interaktif menggunakan
model Miles dan Huberman yang meliputi
pengumpulan data, reduksi data, penyajian
data, serta penarikan kesimpulan dan
verifikasi. Untuk menjamin keabsahan
data, penelitian ini menerapkan triangulasi
sumber dengan membandingkan informasi

dari berbagai informan dalam satu
keluarga.
HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Pandangan Ayah terhadap Falsafah
Maradat batak toba di Surabaya

Dalam masyarakat Batak Toba, sistem
kekerabatan patrilineal menempatkan ayah
sebagai figur sentral dalam pewarisan identitas
dan falsafah maradat. Posisi ayah tidak hanya
sebagai kepala keluarga, tetapi juga sebagai
penjaga nilai adat yang menentukan arah
penerapan maradat dalam kehidupan keluarga,
baik dalam praktik sehari-hari maupun dalam
pengambilan keputusan adat. Pandangan ayah
terhadap maradat umumnya terbentuk melalui
pengalaman hidup, latar belakang keluarga asal,

366

serta proses adaptasi yang dijalani selama hidup di

perantauan. Oleh karena itu, pemahaman ayah

terhadap adat Batak Toba memiliki pengaruh
besar terhadap keberlanjutan nilai-nilai adat di
dalam keluarga.

Bagi sebagian ayah informan, identitas Batak
Toba diekspresikan secara konsisten melalui
penggunaan marga dalam setiap interaksi sosial,
termasuk  dengan  masyarakat non-Batak.
Penggunaan marga dimaknai bukan sekadar
penanda identitas personal, melainkan sebagai
sarana membangun relasi sosial dan kekerabatan
di perantauan. Identitas Batak dipandang sebagai
kebanggaan yang perlu ditampilkan secara
terbuka karena mampu memperluas jejaring sosial
dan memperkuat rasa kebersamaan. Dalam
konteks ini, identitas budaya tidak hanya bersifat
simbolik, tetapi juga fungsional dalam kehidupan
sosial dan profesional para ayah informan di Kota
Surabaya.

Falsafah maradat Batak Toba oleh para ayah
umumnya dipahami sebagai sistem nilai yang
berpusat pada konsep Dalihan Na Tolu. Konsep
ini dipandang sebagai landasan utama dalam
mengatur relasi sosial, tata krama, serta peran
seseorang dalam setiap prosesi adat, baik dalam
situasi suka maupun duka. Para ayah menilai
Dalihan Na Tolu sebagai sistem yang adil dan
fleksibel karena setiap individu dapat menempati
peran yang berbeda tergantung pada
posisi kekerabatannya. Dengan demikian, adat
tidak dimaknai sebagai aturan kaku, melainkan
sebagai pedoman etis yang mengajarkan
penghormatan, kehati-hatian, dan keseimbangan
dalam relasi sosial.

Pandangan ayah terhadap adat juga
menunjukkan adanya upaya meluruskan stigma
bahwa adat Batak identik dengan biaya besar dan
kemewahan. Para ayah menekankan bahwa esensi
maradat tidak terletak pada kemegahan acara,
melainkan pada kelengkapan nilai dan prosesi adat
yang dijalankan. Dalam konteks perantauan,
pelaksanaan adat sering kali disesuaikan dengan
kondisi ekonomi, waktu, dan ruang yang tersedia.
Pesta adat berskala kecil tetap dipandang sah
secara adat, agama, dan negara selama nilai
Dalihan Na Tolu tetap dijalankan. Fleksibilitas ini
menunjukkan adanya kemampuan adaptasi tanpa
menghilangkan makna dasar adat Batak Toba.

Keterlibatan  dalam  punguan marga
dipandang oleh para ayah sebagai strategi penting
dalam mempertahankan maradat di perantauan.
Meskipun secara ekonomi sering kali menuntut
pengorbanan, punguan dimaknai  sebagai
pengganti keluarga besar yang tidak hadir secara
fisik di perantauan. Melalui punguan, para ayah



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

mendapatkan dukungan sosial, akses terhadap
perlengkapan adat, serta ruang belajar
kolektif

untuk menjalankan adat dengan baik.
Pengalaman menerima  bantuan dari
punguan pada momen-

momen penting, seperti pernikahan atau kelahiran
anak, memperkuat keyakinan bahwa solidaritas
Batak tetap hidup di perantauan.

Pengalaman masa lalu bersama orang tua
juga berperan besar dalam membentuk keteguhan
para ayah dalam menjalankan adat. Pola asuh
yang menekankan kepatuhan terhadap adat sejak
remaja, bahkan dalam bentuk tuntutan yang
cukup keras, membentuk komitmen jangka
panjang terhadap maradat. Nilai tersebut
kemudian dibawa dan diterapkan kembali dalam
kehidupan keluarga mereka di Surabaya. Namun,
dalam konteks perantauan, para ayah juga
menunjukkan bahwa kemampuan menyesuaikan
praktik adat agar tetap selaras dengan lingkungan
sosial yang heterogen.

Dalam relasi dengan masyarakat sekitar, para
ayah informan menyatakan bahwa identitas Batak
Toba tidak pemah menjadi sumber konflik atau
penolakan. Sebaliknya, pelaksanaan adat justru
sering mendapat respons positif dan rasa ingin
tahu dari masyarakat non-Batak. Keterbukaan
lingkungan sosial di Surabaya memungkinkan
adat Batak Toba dijalankan secara terbuka selama
tetap memperhatikan norma lingkungan setempat.
Hal ini memperkuat pandangan ayah bahwa
mempertahankan maradat di perantauan bukanlah
sesuatu yang mustahil, melainkan dapat dilakukan
melalui sikap adaptif, komunikasi yang baik, serta
keterlibatan aktif dalam jejaring sosial Batak.

Secara keseluruhan, pandangan ayah
terhadap falsafah maradat Batak Toba di Kota
Surabaya menunjukkan adanya perpaduan antara
keteguhan nilai dan fleksibilitas praktik. Ayah
memaknai maradat sebagai identitas, pedoman
moral, sekaligus sumber solidaritas sosial yang
relevan untuk dijaga meskipun berada jauh dari
tanah asal. Sikap ini menjadi fondasi penting
dalam proses pewarisan adat kepada generasi
berikutnya di tengah kehidupan perkotaan yang
multikultural.

B. Pandangan Ibu terhadap Falsafah
Maradat batak toba di Surabaya

Dalam keluarga Batak Toba, ibu
memegang peran strategis dalam
menginternalisasikan falsafah maradat ke
dalam kehidupan sehari-hari, meskipun sistem
kekerabatan Batak Toba bersifat patrilineal. Ibu

367

menjadi figur yang paling dekat dengan anak
dalam keseharian, sehingga nilai-nilai adat lebih
sering ditransmisikan melalui praktik domestik,
pembiasaan sikap, serta pola komunikasi
interpersonal di dalam keluarga. Berdasarkan
hasil penelitian, para ibu memaknai maradat
bukan semata sebagai

rangkaian prosesi adat, melainkan sebagai
pedoman etika hidup yang membentuk
karakter, sopan santun, dan cara bersikap dalam
relasi sosial, baik di lingkungan Batak maupun
di masyarakat Surabaya yang multikultural.

Nilai dalam falsafah maradat yang
paling kuat ditanamkan oleh para ibu merujuk
pada nilai-nilai Dalihan Na Tolu sebagai
landasan moral dalam berinteraksi. Para ibu
menekankan pentingnya menghormati hula-
hula, bersikap lemah lembut kepada boru, serta
menjaga  kehati-hatian  dalam  bertindak
terhadap dongan tubu. Nilai-nilai ini tidak
selalu  diajarkan secara formal, tetapi
diwujudkan melalui contoh nyata dalam
keseharian, seperti cara berbicara kepada
anggota keluarga, sikap menghormati orang
yang lebih tua, serta etika dalam acara adat.
Dengan pendekatan ini, adat dipahami anak
sebagai nilai yang hidup dan relevan, bukan
sebagai aturan kaku yang membebani.

Dalam konteks perantauan, para ibu
menunjukkan sikap yang relatif adaptif
terhadap pelaksanaan adat Batak Toba. Mereka
menyadari adanya perbedaan antara praktik
adat di kampung halaman dan di Surabaya,
sehingga memilih untuk menjalankan adat
secara kontekstual tanpa menghilangkan esensi
nilainya. Adaptasi terlihat dalam sikap selektif
terhadap  keterlibatan  dalam  punguan,
pemilihan waktu antara kewajiban adat dan
pekerjaan, serta penerimaan terhadap bentuk
adat yang lebih sederhana dan modern. Bagi
para ibu, keberhasilan maradat di perantauan
tidak diukur dari kemegahan prosesi, melainkan
dari keberlangsungan nilai solidaritas, etika,
dan tanggung jawab sosial.

Punguan marga dimaknai para ibu sebagai
ruang sosial yang memiliki makna ganda. Di
satu sisi, punguan dipandang membutuhkan
pengorbanan waktu dan biaya, namun di sisi
lain menjadi sumber kekuatan kolektif yang
sangat penting bagi keluarga perantau. Melalui
punguan, para ibu merasakan hadirnya keluarga
pengganti yang membantu ketika menghadapi
peristiwa penting seperti kematian, pernikahan,
maupun acara adat lainnya. Pengalaman
emosional ini memperkuat rasa memiliki



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

terhadap identitas Batak dan menumbuhkan
empati sosial untuk saling membantu
sesama perantau.

Menariknya, para ibu juga menilai
bahwa kehidupan di Surabaya justru
memberikan ruang yang lebih fleksibel
dalam menjalankan adat dibandingkan di
kampung halaman. Lingkungan perantauan
memungkinkan  adanya  pemakluman,
diskusi, dan proses belajar
bersama tanpa tekanan sosial yang berlebihan.
Kon disi ini membuat sebagian ibu merasa lebih
nyaman menjalankan adat di Surabaya karena
adanya sikap saling memahami antaranggota
punguan. Dengan demikian, maradat di
perantauan dipahami sebagai proses kolektif
yang terus dinegosiasikan, bukan sebagai
kewajiban yang bersifat absolut.

Secara keseluruhan, pandangan ibu
terhadap falsafah maradat Batak Toba
menunjukkan bahwa peran mereka sangat
menentukan dalam membentuk pemahaman
anak terhadap adat. Melalui komunikasi yang
hangat, contoh perilaku, serta penekanan pada
nilai etika dan solidaritas, ibu menjadi jembatan
penting dalam pewarisan adat di perantauan.
Maradat tidak hanya diwariskan sebagai
identitas budaya, tetapi juga sebagai cara hidup
yang adaptif, bermakna, dan relevan dengan
realitas sosial keluarga Batak Toba di Kota
Surabaya.

C. Pandangan Anak terhadap Falsafah
maradat batak toba di Surabaya

Pandangan anak terhadap falsafah maradat
Batak Toba di Kota Surabaya menunjukkan
keragaman pemaknaan yang dipengaruhi oleh
dinamika komunikasi keluarga, intensitas
keterlibatan dalam aktivitas adat, serta
pengalaman sosial anak pada lingkungan
perkotaan yang multikultural. Hasil penelitian
menemukan bahwa maradat tidak selalu
dimaknai secara seragam oleh anak-anak Batak
Toba di perantauan, melainkan dinegosiasikan
sesuai dengan posisi mereka sebagai generasi
yang tumbuh di tengah nilai budaya asal
keluarga dan realitas sosial Kota Surabaya.
Anak-anak yang sejak kecil terbiasa diajak
orang tua terlibat dalam kegiatan adat, punguan
marga, dan gereja Batak cenderung memandang
maradat sebagai bagian penting dari identitas
diri yang ingin dipertahankan hingga masa
depan, termasuk dalam konteks pernikahan dan
kehidupan keluarga.

Sebagian anak memaknai maradat sebagai

368

identitas yang melekat kuat dan membentuk rasa
bangga sebagai orang Batak Toba. Bagi kelompok
ini, penggunaan marga dalam perkenalan diri,
pemahaman terhadap silsilah kekerabatan, serta
pengetahuan mengenai aturan adat menjadi hal
yang dianggap wajar dan bermakna. Maradat
dipahami bukan sebagai beban, melainkan sebagai
sistem sosial yang menjamin solidaritas, rasa
memiliki, dan keberlanjutan hubungan
kekerabatan. Anak-anak dengan pandangan ini
umumnya menilai

peran keluarga, khususnya orang tua, sangat
sentral dalam membentuk pemahaman adat
melalui komunikasi yang berulang, dialogis,
dan konsisten sejak usia dini.

Di sisi lain, terdapat anak-anak yang
memaknai identitas Batak Toba secara lebih
adaptif dan selektif. Mereka mengakui
maradat sebagai bagian dari latar belakang
keluarga, namun tidak selalu menempatkannya
sebagai aspek dominan dalam kehidupan
sehari-hari.  Maradat  dipahami  secara
situasional, dijalankan pada momen tertentu
seperti acara keluarga atau peristiwa adat
penting, tetapi tidak sepenuhnya mengikat
pilihan hidup mereka. Pola pemaknaan ini
umumnya muncul pada anak-anak yang lebih
banyak berinteraksi di lingkungan non-Batak,
memiliki keterbatasan penguasaan bahasa
Batak, serta menghadapi tuntutan pendidikan
dan pekerjaan yang menyita waktu. Dalam
konteks ini, adat tetap dihargai, tetapi
dinegosiasikan agar selaras dengan kebutuhan
hidup di perantauan.

Selain itu, ditemukan pula anak-anak yang
memosisikan identitas dirinya secara lebih
nasional dan tidak terlalu menonjolkan identitas
etnis tertentu, termasuk Batak Toba. Kelompok
ini cenderung memandang maradat sebagai
sistem yang kompleks, memakan waktu, dan
kurang praktis untuk dijalankan secara utuh di
tengah kehidupan modern. Meskipun demikian,
mereka tidak sepenuhnya menolak adat,
melainkan  tetap menyadari pentingnya
pengetahuan dasar seperti silsilah marga dan
tata krama adalah bentuk perlindungan diri
dalam relasi sosial. Sikap ini menunjukkan
bahwa jarak terhadap praktik adat tidak selalu
berarti hilangnya identitas, melainkan bentuk
adaptasi terhadap konteks sosial yang lebih
luas.

Peran orang tua dalam proses pewarisan
maradat tetap menjadi faktor kunci dalam
membentuk pandangan anak, meskipun hasil
internalisasi nilai adat tidak selalu sama. Ayah
cenderung berperan dalam mengajarkan



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

struktur adat, aturan kekerabatan, dan
ketegasan dalam prinsip maradat, sementara
ibu lebih dominan dalam menanamkan nilai
sopan santun, etika, dan sikap sosial yang
berlandaskan  adat. Namun, temuan
penelitian menunjukkan bahwa keberhasilan
pewarisan maradat tidak hanya ditentukan
oleh intensitas pengajaran orang tua,
melainkan juga oleh kesiapan anak,
pengalaman  sosial, serta lingkungan
pergaulan yang membentuk cara mereka
memaknai identitas Batak Toba.
Secara  keseluruhan,

anak

terhadap falsafah maradat Batak Toba di Kota
Surabaya mencerminkan proses adaptasi dan
negosiasi identitas yang dinamis. Maradat tidak
selalu diwariskan dalam bentuk kepatuhan
struktural yang kaku, melainkan sebagai nilai
yang dimaknai ulang sesuai dengan realitas
kehidupan perantauan. Temuan ini menegaskan
bahwa keberlanjutan maradat pada generasi
anak sangat bergantung pada komunikasi
keluarga yang terbuka, kontekstual, dan mampu
menjembatani nilai adat dengan kebutuhan
hidup generasi muda di lingkungan perkotaan
modern.

pandangan

D. Pembahasan Temuan

1. Perspektif Keluarga Suku Batak
Toba dalam Memaknai Falsafah
Maradat di Surabaya

Hasil penelitian menunjukkan bahwa
keluarga Batak Toba di Kota Surabaya
memaknai falsafah maradat secara lebih
fleksibel dibandingkan dengan praktik adat
di tanah Batak. Dalam konteks perantauan,
maradat tidak lagi dipahami semata
sebagai kewajiban ritual yang harus
dijalankan secara kaku dan utuh,
melainkan ~ sebagai  sarana  untuk
mempertahankan identitas budaya di
tengah lingkungan sosial yang
multikultural. Adat hadir sebagai penanda
jati diri yang dapat disesuaikan dengan
kondisi sosial, ekonomi, dan waktu, tanpa
harus kehilangan makna dasarnya sebagai
sistem nilai dan pedoman hidup orang
Batak Toba. Pergeseran makna ini
menunjukkan bahwa adat bersifat dinamis
dan dapat beradaptasi dengan perubahan
konteks sosial masyarakat perantau.

Pemaknaan tersebut tercermin dalam
cara keluarga memandang posisi generasi
muda terhadap adat. Anak-anak dalam

369

keluarga Batak Toba umumnya menyadari
bahwa adat merupakan sistem budaya yang
kompleks karena banyaknya aturan, istilah
kekerabatan, dan tahapan prosesi yang harus
dipahami. Namun, mayoritas anak tidak
sepenuhnya menolak adat, melainkan dapat
menempatkannya sebagai  bagian  dari
identitas yang tetap relevan meskipun tidak
selalu dijalankan secara menyeluruh. Kondisi
ini memperlihatkan bahwa pemahaman adat
berada dalam spektrum yang dinamis,
dibentuk melalui pengalaman komunikasi
sehari-hari di dalam keluarga serta interaksi
sosial di lingkungan perkotaan.

Dalam perspektif teori interaksi
simbolik George Herbert Mead, makna
adat terbentuk melalui proses interaksi
sosial yang berlangsung secara berulang
menggunakan simbol-simbol yang
memiliki makna bersama (Morissan,
2013). Keluarga menjadi ruang utama
Dalam membangun makna maradat
melalui penggunaan simbol budaya seperti
sapaan kekerabatan, pemahaman silsilah
marga, serta keterlibatan dalam kegiatan
adat. Simbol-simbol ini  membantu
anggota keluarga, khususnya anak,
memahami posisi dirinya dalam struktur
sosial Batak Toba sekaligus menegaskan
identitas kultural mereka di perantauan.

Proses tersebut berkontribusi pada
pembentukan jati diri generasi muda
Batak Toba yang bersifat negosiatif.
Anak berada dalam tarik-menarik antara
kebutuhan untuk menyesuaikan diri
dengan kehidupan modern di Kota
Surabaya dan kesadaran akan nilai-nilai
adat yang diwariskan keluarga. Karena
adat diperkenalkan melalui komunikasi
yang dialogis dan tidak bersifat memaksa,
identitas Batak Toba cenderung diterima
secara sukarela. Hal ini sejalan dengan
teori pola komunikasi keluarga Koerner
dan Fitzpatrick (2006) yang menekankan
pentingnya orientasi percakapan dalam
membentuk pemahaman dan penerimaan
nilai dalam keluarga.

Selain keluarga inti, komunitas
Batak melalui punguan marga memiliki
peran  penting dalam  membentuk
perspektif  keluarga terhadap adat.
Meskipun  secara  material  sering
dipersepsikan sebagai beban karena
adanya kewajiban finansial, punguan
dimaknai sebagai ruang sosial kolektif
yang memperkuat solidaritas dan



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

keberlanjutan adat. Punguan menjadi
tempat belajar bersama, berbagi
pengetahuan adat, serta membangun
jaringan kekerabatan pengganti di
perantauan. Dalam konteks ini,
falsafah maradat dipahami sebagai
tanggung jawab bersama, bukan
hanya kewajiban individu atau
keluarga tertentu.

Secara keseluruhan, perspektif
keluarga Batak Toba di Surabaya
menunjukkan bahwa falsafah maradat
tidak  mengalami  penghilangan
makna, melainkan mengalami
penyesuaian  yang  kontekstual.
Melalui komunikasi keluarga yang
adaptif serta dukungan
komunitas Batak di perantauan, adat tetap
hidup sebagai identitas kultural yang
relevan dengan kehidupan modern.
Maradat  tidak hanya dipertahankan
sebagai warisan budaya, tetapi juga
sebagai sarana membangun solidaritas,
identitas, dan keberlanjutan nilai-nilai
Batak Toba di tengah dinamika kota
metropolitan.

2. Tipe Komunikasi Keluarga Suku
Batak Toba di Kota Surabaya

Koerner dan Fitzpatrick (20006)
menjelaskan bahwa pola komunikasi
keluarga dapat dipahami melalui dua
dimensi utama, yaitu orientasi percakapan
(conversation orientation) dan orientasi
kepatuhan  (conformity  orientation).
Orientasi percakapan mengacu pada sejauh
mana keluarga mendorong keterbukaan,
diskusi, dan  pertukaran  gagasan
antaranggota keluarga, sedangkan
orientasi kepatuhan berkaitan dengan
penekanan terhadap keseragaman nilai,
ketaatan kepada orang tua, serta kepatuhan
terhadap aturan keluarga. Berdasarkan
kombinasi kedua dimensi tersebut,
Koerner dan Fitzpatrick
mengklasifikasikan keluarga ke dalam
empat tipe komunikasi, yaitu konsensual,
pluralistis, protektif, dan laissez-faire.
Kerangka ini digunakan untuk memahami
bagaimana keluarga Batak Toba di
Surabaya membangun komunikasi dalam
upaya mempertahankan falsafah maradat
di perantauan.

Berdasarkan hasil wawancara dengan
keluarga  informan, penelitian  ini
menemukan bahwa pola komunikasi

370

keluarga Batak Toba di Kota Surabaya
didominasi oleh dua tipe, yaitu tipe
konsensual dan tipe pluralistis. Temuan ini
menunjukkan bahwa komunikasi keluarga
Batak Toba di perantauan tidak bersifat
tunggal, melainkan menyesuaikan dengan
latar belakang keluarga, pengalaman orang
tua, serta konteks sosial perkotaan. Meskipun
adat Batak Toba dikenal memiliki struktur
yang hierarkis dan aturan yang kuat, praktik
komunikasi keluarga di perantauan justru
memperlihatkan fleksibilitas tanpa
menghilangkan substansi nilai adat itu sendiri.

Tipe konsensual ditandai oleh orientasi
percakapan dan orientasi kepatuhan yang
keduanya sama-sama tinggi. Dalam pola ini,
orang tua dan anak
terlibat dalam diskusi terbuka, namun
keputusan akhir tetap berada di tangan
orang tua. Pada keluarga dengan tipe ini,
orang tua memberikan ruang bagi anak
untuk berpendapat dan berinteraksi
pada lingkungan lintas suku di Surabaya,
sekaligus berperan aktif sebagai penafsir
adat. Orang tua secara konsisten
menjelaskan alasan pentingnya
mempertahankan adat Batak Toba
meskipun hidup di perantauan, sehingga
anak memahami adat sebagai identitas
budaya, bukan sekadar kewajiban.
Namun demikian, dalam aspek tertentu
seperti perkawinan, kepatuhan tetap tegak
secara kuat. Orang tua mengarahkan anak
untuk menikah dengan sesama Batak
Toba, dan ketika pasangan berasal dari
luar suku Batak, pemberian marga dipilih
sebagai strategi adaptasi agar adat tetap
dapat dijalankan. Pola ini sejalan dengan
karakteristik keluarga konsensual Teori
pola komunikasi keluarga (Koerner &
Fitzpatrick, 2006).

Selain tipe konsensual, penelitian ini
juga menemukan tipe komunikasi
pluralistis yang ditandai oleh orientasi
percakapan  tinggi dan  orientasi
kepatuhan rendah. Dalam pola ini,
komunikasi keluarga berlangsung secara
terbuka dan setara, serta keputusan akan
diambil melalui kesepakatan bersama.
Orang tua tidak memaksakan anak untuk
menjalankan adat Batak Toba secara utuh
dan formal, melainkan memberikan
kebebasan bagi anak menentukan tingkat
keterlibatan  mereka dalam  adat.
Meskipun demikian, kebebasan tersebut
tidak berarti pelepasan tanggung jawab



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

orang tua. Orang tua tetap
memberikan literasi budaya dasar,
khususnya  pemahaman  tentang
silsilah marga dan bagaimana struktur
kekerabatan keluarga, sebagai fondasi
identitas anak. Pola komunikasi ini
mencerminkan adaptasi pada keluarga
Batak Toba terhadap lingkungan
sosial yang heterogen. Hal ini selaras
dalam penelitian terdahulu mengenai
keluarga Batak toba di Surabaya yang
juga mengalami banyak perubahan
karena adanya perbedaan sosial dan
budaya(Siahaan & Tandyonomanu,

2022).

Dari kedua tipe komunikasi
tersebut, terlihat bahwa keluarga
Batak Toba tidak pernah

sepenuhnya melepaskan komunikasi
sebagai sarana

utama dalam mewariskan adat kepada
generasi muda. Temuan ini bertentangan
dengan stereotip budaya Batak yang kerap
dipersepsikan kaku dan otoriter. Penelitian
ini justru menunjukkan bahwa keluarga
Batak Toba di perantauan bersedia
membuka ruang dialog, mendengarkan
sudut pandang anak, dan melakukan
negosiasi makna adat, meskipun dalam
beberapa hal keputusan akhir tetap berada
pada orang tua. Hal ini memperkuat
pandangan bahwa adat Batak Toba di
perantauan mengalami proses adaptasi
tanpa kehilangan nilai dasarnya (Naibaho
& Putri, 2016).

Dalam  praktiknya, = komunikasi
keluarga dilakukan melalui bentuk verbal
dan nonverbal. Komunikasi verbal
umumnya berlangsung dalam situasi
informal, seperti saat perjalanan bersama,
percakapan santai di rumah, atau sebelum
dan sesudah acara adat. Situasi informal
dipilih agar anak lebih mudah memahami
penjelasan orang tua tanpa merasa
tertekan. Selain itu, komunikasi nonverbal
diwujudkan melalui keterlibatan langsung
anak dalam acara adat Batak Toba.
Pengalaman langsung ini membantu anak
memahami prosesi, peran kekerabatan, dan
nilai adat secara konkret. Beberapa orang
tua juga memanfaatkan media budaya
seperti lagu Batak untuk mengenalkan
bahasa dan nuansa emosional budaya
Batak kepada anak. Strategi ini sejalan
dengan pandangan interaksi simbolik
Mead bahwa makna terbentuk melalui

371

interaksi langsung dengan simbol-simbol
sosial (Mead & Saputra, 2018).

Hasil penelitian juga menunjukkan
adanya pembagian peran yang jelas antara
ayah dan ibu dalam proses pewarisan adat.
Ayah cenderung dominan dalam
memperkenalkan aspek  struktural  adat,
seperti tata urutan prosesi, aturan adat, serta
posisi kekerabatan dalam setiap acara adat.
Ayah berperan sebagai rujukan utama dalam
menjelaskan struktur sosial adat Batak Toba.

Sementara itu, ibu lebih berperan dalam
menanamkan nilai-nilai etika dan sopan
santun melalui praktik keseharian yang
berlandaskan filosofi Dalihan Na Tolu.
Filosofi ini  mengajarkan  pentingnya
menghormati tulang, bersikap lemah lembut
kepada boru, serta menjaga keharmonisan
dengan dongan tubu. Nilai tersebut
ditanamkan secara berkelanjut
sehingga anak tidak hanya memahami
adat secara kognitif, tetapi juga
menghayatinya dalam kehidupan sehari-
hari (Simanjuntak, 2009).

Berdasarkan ~ wawancara  dengan
sepuluh informan anak, seluruhnya sepakat
bahwa komunikasi keluarga memiliki
peran sentral dalam pembentukan identitas
Batak pada diri mereka. Keluarga
dipahami sebagai ruang pertama bagi anak
untuk belajar, berinteraksi, dan memaknai
identitas budayanya. Oleh karena itu, pola
komunikasi yang diterapkan orang tua
menjadi faktor kunci dalam menentukan
bagaimana anak memandang adat Batak
Toba di perantauan, baik sebagai identitas,
nilai, maupun pedoman hidup. Temuan ini
menguatkan pandangan bahwa keluarga
merupakan agen sosialisasi utama dalam
pewarisan budaya, khususnya dalam
konteks masyarakat perantau.

3. Dinamika dalam Mempertahankan
Falsafah Maradat di Perantauan

Upaya mempertahankan falsafah
maradat Batak Toba di Kota Surabaya
menunjukkan  dinamika yang tidak
sederhana.  Keluarga  Batak  Toba
perantauan berada dalam situasi yang
menuntut kemampuan beradaptasi dengan
konteks sosial, budaya, dan ekonomi
masyarakat perkotaan yang berbeda
dengan daerah asal. Dalam kondisi ini,
maradat tidak dijalankan secara kaku,
melainkan mengalami penyesuaian agar
tetap  dapat  dipertahankan  tanpa



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

kehilangan makna dasarnya. Dinamika
tersebut memperlihatkan adanya tarik-

menarik antara nilai adat yang
diwariskan ~ secara  turun-temurun
dengan tuntutan kehidupan

metropolitan yang serba cepat dan
praktis.

Salah satu hambatan utama yang
dihadapi keluarga Batak Toba di
Surabaya adalah perbedaan budaya
antara masyarakat lokal dengan budaya
Batak Toba. Budaya masyarakat
Surabaya yang cenderung -egaliter,
efisien, dan minim hierarki sering kali
bertolak belakang dengan adat Batak
Toba yang menekankan struktur
kekerabatan, pembagian peran sosial,
serta prosesi adat yang teratur dan
berjenjang. Perbedaan ini menuntut
keluarga Batak Toba untuk
menyesuaikan cara menjalankan adat
agar tidak menimbulkan gesekan dalam
kehidupan sosial sehari-hari.

Keterbatasan jumlah kerabat sedarah
di perantauan juga menjadi tantangan
tersendiri. Dalam adat Batak Toba,
pelaksanaan  prosesi  adat  sangat
bergantung pada kehadiran pihak-pihak
yang memiliki peran kekerabatan tertentu.
Ketika keluarga inti tidak memiliki
saudara kandung di Surabaya, pelaksanaan
adat menjadi lebih sulit. Namun, kondisi
ini mendorong keluarga perantau untuk
membangun jaringan kekerabatan sosial
melalui keikutsertaan dalam punguan
marga, yang berfungsi sebagai pengganti
keluarga biologis dalam konteks adat.

Aspek ekonomi menjadi hambatan
penting dalam mempertahankan maradat.
Pelaksanaan adat Batak Toba
membutuhkan biaya yang tidak sedikit,
mulai dari iuran punguan hingga
kontribusi dalam setiap acara adat. Bagi
keluarga perantau yang hidup di kota
besar dengan tuntutan ekonomi tinggi,
kewajiban ini kerap dipersepsikan sebagai
beban. Selain itu, ritme kehidupan kota
yang padat dan keterbatasan waktu akibat
tuntutan pekerjaan menyebabkan
prosesi adat yang idealnya berlangsung
lama  harus  disederhanakan  atau
dipersingkat.

Hambatan lainnya berkaitan dengan
keterbatasan ruang pelaksanaan adat.
Berbeda dengan di daerah asal yang

372

memiliki wisma atau tempat khusus untuk
acara adat, keluarga Batak Toba di Surabaya
umumnya menggunakan gedung umum yang
memiliki aturan waktu dan teknis tertentu.
Kondisi ini secara tidak langsung membatasi
fleksibilitas pelaksanaan adat dan menuntut
penyesuaian agar prosesi tetap dapat berjalan
sesuai nilai adat yang berlaku.

Di tengah berbagai hambatan tersebut,
penelitian ini juga menemukan sejumlah
faktor yang mendukung keberlangsungan
falsafah maradat di perantauan. Lingkungan
pertemanan anak menjadi salah satu faktor
penting. Anak-anak yang memiliki interaksi
intens dengan sesama orang Batak cenderung
lebih mudah memahami dan menerapkan nilai
adat, dibandingkan anak yang lingkungan
sosialnya didominasi oleh suku lain. Hal ini
menunjukkan bahwa interaksi sosial berperan
besar dalam proses pewarisan budaya.

Keberadaan punguan marga di Surabaya
juga menjadi faktor pendukung utama.
Meskipun keikutsertaan dalam
punguan menuntut pengorbanan waktu
dan materi, punguan berfungsi sebagai
ruang belajar kolektif, tempat berbagi
pengetahuan adat, serta sarana
memperkuat solidaritas sosial. Melalui
punguan, keluarga Batak Toba dapat
menjalankan adat secara lebih adaptif
tanpa kehilangan esensi nilai maradat.

Selain itu, penerimaan masyarakat
sekitar terhadap identitas Batak turut
memperkuat  keberlanjutan adat  di
perantauan. Berdasarkan hasil wawancara,
para informan tidak mengalami
penolakan atau stigma negatif terkait
identitas Bataknya. Lingkungan sosial
yang relatif inklusif ini memberikan rasa
aman bagi keluarga Batak Toba untuk
tetap menampilkan identitas budaya dan
menjalankan maradat di tengah kehidupan
kota Surabaya.

KESIMPULAN

Penelitian Falsafah maradat Batak Toba di

Kota Surabaya, tidak lagi dipahami secara kaku
sebagai kewajiban ritual semata, melainkan
sebagai sarana penting untuk menjaga identitas
kultural keluarga Batak di tengah masyarakat
multikultural. Keluarga Batak Toba memaknai
maradat sebagai simbol keberlanjutan identitas,
kebersamaan, dan ikatan kekerabatan yang
terus dinegosiasikan sesuai dengan konteks
kehidupan perkotaan. Dalam proses ini,



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

keluarga tidak sepenuhnya mereplikasi
praktik adat di tanah Batak, melainkan
melakukan adaptasi agar adat tetap dapat
dijalankan tanpa mengabaikan realitas
sosial, ekonomi, dan waktu di perantauan.
Penelitian ini juga menunjukkan bahwa
komunikasi keluarga memegang peran
sentral dalam proses pewarisan falsafah
maradat kepada anak. Pola komunikasi yang
diterapkan keluarga Batak Toba di Surabaya
cenderung berada pada dua tipe utama, yaitu
konsensual dan pluralistis. Dalam kedua tipe
tersebut, orang tua tetap berperan sebagai
figur utama dalam memperkenalkan nilai
adat, namun dengan pendekatan yang lebih
dialogis dan fleksibel. Anak tidak hanya
ditempatkan sebagai penerima pasif adat,
tetapi juga diberi ruang untuk bertanya,
memahami, bahkan menegosiasikan makna
adat sesuai dengan pengalaman hidup

mereka.

Proses komunikasi pada keluarga
informan berlangsung baik secara verbal
melalui percakapan sehari-hari maupun
secara
nonverbal melalui keterlibatan langsung

anak dalam kegiatan adat. Melalui interaksi
simbolik yang berlangsung terus-menerus di
dalam keluarga, anak membentuk pemahaman
bahwa identitas Batak merupakan bagian dari
diri mereka, meskipun mereka hidup dan
tumbuh di lingkungan modern seperti Surabaya.

Penelitian ini menegaskan bahwa peran
ayah dan ibu dalam keluarga Batak Toba di
perantauan bersifat saling melengkapi dalam
mewariskan falsafah maradat. Ayah lebih
banyak berperan dalam memperkenalkan
struktur adat, aturan prosesi, serta posisi
kekerabatan dalam sistem Batak Toba,
sementara ibu berperan dalam menanamkan
nilai-nilai etika, sopan santun, dan sikap moral
yang berakar pada filosofi Dalihan Na Tolu.
Perbedaan peran ini justru memperkaya proses
pewarisan adat karena anak tidak hanya
memahami adat sebagai rangkaian ritual
formal, tetapi juga sebagai pedoman sikap
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian,
maradat tidak berhenti pada praktik seremonial,
melainkan terinternalisasi dalam perilaku, cara
berkomunikasi, dan cara anak memaknai relasi
sosialnya sebagai orang Batak Toba di
perantauan.

Selain  keluarga, lingkungan sosial
perantauan turut berperan penting dalam
mempertahankan maradat. Keberadaan
punguan marga menjadi penopang utama

373

dalam pelaksanaan adat Batak Toba di perantauan.
Meskipun sering dipersepsikan sebagai beban
secara finansial, punguan justru berfungsi sebagai
ruang belajar kolektif, sumber solidaritas, serta
jaringan kekerabatan sosial bagi keluarga Batak
Toba. Melalui punguan, falsafah maradat tidak
dijalankan secara individual, melainkan menjadi
tanggung jawab bersama. Dukungan lingkungan
sosial

yang relatif terbuka dan minim diskriminasi
juga memperkuat keberlangsungan adat di
Surabaya. Dengan demikian, dinamika
mempertahankan  maradat di  perantauan
menunjukkan bahwa adat Batak Toba tetap hidup
bukan karena paksaan, melainkan karena
dimaknai, dikomunikasikan, dan dijalankan secara
adaptif oleh keluarga dan komunitasnya.

Saran

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan
yang telah diuraikan, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi akademik dalam
kajian komunikasi keluarga dan pelestarian budaya
lokal di tengah masyarakat multikultural. Temuan
penelitian
ini dapat menjadi rujukan bagi penelitian
selanjutnya dengan ruang lingkup yang lebih
luas, baik dari segi jumlah keluarga, variasi
marga, maupun lokasi perantauan di wilayah
lain di Indonesia. Penelitian lanjutan juga
disarankan untuk mengembangkan pendekatan
metode dengan kombinasi fenomenologi dan
etnografi atau melakukan studi komparatif
antarsuku, schingga dinamika pewarisan
budaya dapat dipahami secara lebih
komprehensif dan kontekstual.

Secara praktis, penelitian ini menegaskan
pentingnya peran komunikasi keluarga dalam
membentuk dan mempertahankan identitas
budaya anak di perantauan. Keluarga Batak
Toba diharapkan dapat membangun
komunikasi yang terbuka, dialogis, dan adaptif
agar proses pewarisan maradat tidak
dipersepsikan  sebagai beban, melainkan
sebagai bagian dari pembentukan jati diri.
Selain itu, punguan marga diharapkan terus
berperan aktif tidak hanya sebagai wadah
pelaksanaan adat, tetapi juga sebagai ruang
edukasi budaya yang inklusif bagi generasi
muda melalui kegiatan yang mendorong
pemahaman nilai dan makna maradat dalam
kehidupan sehari-hari.

DAFTAR PUSTAKA
Badan Pusat Statistik. (2023). Statistik Migrasi



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

Indonesia Hasil Long Form Sensus
Penduduk 2020.
https://www.bps.go.id/id/publication/2
023/07/20/97c¢956dd7{f3ece92491111
S/statistik-migrasi-indonesia-hasil-
long-form-sensus-penduduk-
2020.html

Bahfiarti, T. (2016). Komunikasi Keluarga
(1sted., Vol. 1). Kedai Buku Jenny.

Blareq, Y. K. G., & Purba, M. J. (2024).
Filosofi Mangalap Tondi Pada Budaya
Batak Toba dalam Kaitannya dengan
Model Antropologis Stephen Bevans.
Perspektif, 19(1), 67-81.
https://doi.org/10.69621/jpf.v19i1.213

Harianja, D., Rusmanto, J., & Sontoe.
(2025). Marga Sebagai Simbol
Identitas: Studi Kasus Pada
Masyarakat Batak di Kota
Palangkaraya.  Edusociata  Jurnal
Pendidikan Sosiologi, 8(1), 135-144.

Hidayat. (2023). Perubahan Misi Budaya
Merantau: Studi Perantau Etnik Batak
Di Kawasan Industri Cikarang, Bekasi.
Journal of Social and Cultural
Anthropology), 9(1), 12-32.
https://doi.org/https://doi.org/10.2411
4/antro.v9i1.49533

Koemner, A. F., & Fitzpatrick, M. A. (2006).
Family = communication  patterns
theory: A
social cognitive approach. FEngaging
Theories in Family Communication:

Multiple Perspectives, 50-65.
https://doi.org/10.4135/9781452204420.n
4

Mead, G. Herbert., & Saputra, William. (2018).
Pikiran, diri, dan masyarakat = Mind, self
and  society  (Ist ed.). Forum.
https://bintangpusnas.perpusnas.go.id/kon
ten/BK9284/mind-self-and-society

Morissan. (2013). Teori Komunikasi: Individu
Hingga Massa Edisi Pertama (1st ed.).
Kencana Prenadamedia Group.

Naibaho, S., & P. Putri, 1. (2016). Pola
Komunikasi Prosesi Marhata Sinamot
Pada Pernikahan Adat Batak Toba Dalam
Membentuk Identitas Budaya Suku Batak
Toba Di Bandung. Jurnal Sosioteknologi,

15(3), 346-356.
https://doi.org/10.5614/sostek.2016.15.3.
3

Nainggolan, E., Vebilola Manalu, F., Marito
Nainggolan, F., & Delita, F. (2024).
Analisis Tradisi Masyarakat Suku Batak
Toba Perantauan. Kompetensi, 17(1), 66—

77.
https://doi.org/https://doi.org/10.36277/kom
petensi.v17i1.230
Ndona, Y. (2018). Kemanusiaan dalam falsafah
hidup masyarakat Batak Toba. Jurnal
Citizenship: Media Publikasi Pendidikan
Pancasila Dan Kewarganegaraan, 1(1), 15—
22.
http://journal.uad.ac.id/index.php/citizenship
Purba, A. r, Situmorang, P. adelina, Sigiro, D. S.,
Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024). Nilai
Sosial dan Budaya dalam Komunikasi Bahasa
Batak Toba pada Mambosuri:
Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa,
13(2), 164-179.
https://doi.org/10.31571/bahasa.v13i2.8513
Segrin, C., & Flora, J. (2018). Family
Communication (3rd Edition). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781351132596
Siahaan, E., & Tandyonomanu, D. (2022). Marsaor
Paradotan Pada Pernikahan Pariban Suku
Batak Toba di Kota Surabaya. The
Commercium, 5(Vol. 5 No. 2 (2022): The

Commercium), 138-156.
https://doi.org/https://doi.org/10.26740/tc.v5i
2.47431

Sidabutar, F. M., Firmansyah, A., Ika, R. C,,
Sulistyarini, & Astrini, E. P. (2022). The
Analysis Of Batak Toba Tribal Wedding
Traditions In The Overseas Lands Of
Ngabang Sub-District Landak Regency.
http://jpps.uho.ac.id/index.php/74

Simanjuntak, B. A. (2009). Konflik status dan
kekuasaan orang Batak Toba (3rd ed.).
Yayasan Pustaka Obor Indonesia.
https://books.google.co.id/books?id= rbo
DQAAQBAIJ&printsec=frontcover&hl=i
d&source=gbs_atb#v=onepage&q&f=fal
se

Siregar, M. (2022). Tradisi Bona Taon Suku
Batak Toba Di Perkotaan: Antara
Kekerabatan ~ Dan  Citra.  Jurnal
Antropologi:  Isu-Isu  Sosial Budaya,

24(1), 81-89.
https://doi.org/10.25077/jantro.v24.n1.p8
1-89.2022

Tinambunan, Djapiter., & Toruan, R. L. .
(2010). Orang Batak kasar? : membangun
citra & karakter: gunakan 7 falsafah
Batak merestorasi jati diri, hubungan
seks, sosial, budaya, demokrasi, bisnis,
dan melibas dosa, korupsi & mafia hukum
(1sted.). Elex Media Komputindo.



The Commercium, Volume 10 Nomor 1 Tahun 2026, 364-374

375



