
 

1 

KAJIAN STRUKTUR PERTUNJUKAN LUDRUK TOBONG  

DI PONOROGO 

 

Oleh   

Abdul Fatah Jaelani 

fatah.jaelani@gmail.com 

 

Dr. Autar Abdillah, S.Sn., M.Si 

Jurusan Sendratasik, Fakultas Bahasa dan Seni 

Universitas Negeri Surabaya 

autarabdillah@unesa.ac.id 

 

ABSTRAK 

 Ludruk tobong adalah salah satu pertunjukan ludruk yang dipertunjukkan di 

panggung tertutup. Penonton membeli tiket untuk menyaksikan. Ludruk tobong 

merupakan kerja seni pertunjukan mandiri dengan penghasilan yang didapatkan 

dari penjualan tiket. Kelompok ludruk tobong di Jawa Timur sangat minim, di 

Ponorogo terdapat 3 kelompok Ludruk yang masih melaksanakan tobongan, yakni 

Ludruk Suromenggolo, Irama Muda, dan Wahyu Budaya. Ludruk tobong di 

Ponorogo menampilkan pertunjukan dengan mengurangi esensi dagelan dan 

meniadakan lakon pada struktur pertunjukannya. Sebagai acara utama dalam 

pertunjukan ludruk tobong ini adalah monosuko, lagu-lagu yang di pesan oleh 

penonton dan dinyanyikan oleh para tandhak ludruk.  

Penelitian ini menggunakan struktur pertunjukan ludruk oleh Peacock, 

Konvensi ludruk oleh Lisbianto, Teater Kitchs dan tandhak oleh Supriyanto. 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan sumber data manusia 

dan non manusia. Teknik pengumpulan data yang digunakan pada penelitian ini 

adalah wawancara, observasi dan dokumentasi yang divalidasi dengan 

menggunakan triangulasi sumber dan teknik. Selanjutnya data yang diperoleh 

dianalisis dengan cara reduksi data, interpretasi data, serta penarikan simpulan.  

Hasil penelitian ini menunjukan bahwa ketiga ludruk tobong di Ponorogo 

melaksanakan tobongan dengan struktur pertunjukan tari remo, bedhayan, lawak, 

monosuko. Struktur pertunjukan tersebut didasari atas tuntutan pasar hiburan. 

Dengan demikian Ludruk Suromenggolo, Wahyu Budaya dan Irama Muda dengan 

sadar bahwa apa yang dipertunjukan adalah Ludruk Campursari. Ketiga ludruk ini 

tergolong sebagai Teater Kitchs yang menanggapi permintaan sebagai komoditi 

komersial untuk khalayak penontonnya. Kultur pedesaan dengan campursarian 

yang di cintai oleh masyarakat menjadi dasar utama peralihan struktur pertunjukan. 

Permasalahan mengkomersialkan kesenian ludruk tobong dengan baik adalah 

pengaruh besar yang berpotensi membawa dampak positif bagi keberlangsungan 

kesenian tradisi. 

Kata Kunci : Ludruk, Tobong, Ponorogo 

  

mailto:fatah.jaelani@gmail.com
mailto:autarabdillah@unesa.ac.id


 

2 

ABSTRACT 

 

 Ludruk tobong is one of the ludruk performances that is performed on a 

closed stage, the audience needs to buy a ticket to be able to watch. Ludruk 

tobongan is an independent performing arts work with income earned from ticket 

money. The ludruk tobong group in East Java is very minimal, in Ponorogo there 

are 3 Ludruk groups that still carry out tobongan, namely Ludruk Suromenggolo, 

Irama Muda, and Wahyu Budaya. Ludruk tobong in Ponorogo displays 

performances by reducing the essence of slapstick and negating the play on the 

structure of the show. As the main event in the ludruk tobong show is monosuko, 

songs that are ordered by the audience and sung by the tandhak ludruk.  

This research uses the structure of the ludruk performance by Peacock, the Ludruk 

Convention by Lisbianto, the Theater of Kitchs and by Supriyanto. The research 

method used is qualitative with human and non-human data sources. Data 

collection techniques used in this study were interviews, observations and 

documentation that were validated using source and technique triangulation. 

Furthermore, the data obtained were analyzed by means of data reduction, data 

interpretation, and conclusion.  

The results of this study indicate that the three ludruk tobong in Ponorogo carry 

out penance with the structure of remo dance performances, bedhayan, lawak, 

monosuko. The structure of the performance is based on the demands of the 

entertainment market. Thus Ludruk Suromenggolo, Wahyu Budaya and Irama 

Muda admitted consciously that what was shown was Ludruk Campursari. These 

three ludruk are classified as the Kitchs Theater which responds to demand as a 

commercial commodity for its audience. Rural culture with campursarian loved by 

the community is the main basis for the transition of the performance structure. The 

problem of commercializing ludruk tobong art well is a big influence that has the 

potential to have a positive impact on the continuity of traditional arts. 

Keyword : Ludruk, Tobong, Ponorogo 

  



 

3 

 
 

PENDAHULUAN 

Ludruk merupakan teater tradisional yang 

berkembang di Jawa Timur. Dalam 

perkembangannya, kelompok ludruk di Jawa 

Timur banyak dijumpai di wilayah Mojokerto, 

Sidoarjo, Surabaya, Malang, dan Jombang, 

tetapi kenyataannya kesenian ludruk yang 

identitasnya lebih pada bahasa wetanan dapat 

berkembang di Ponorogo. Terdapat tiga 

kelompok ludruk yang setiap harinya 

mengadakan pertunjukan ludruk tobong, yaitu 

Ludruk Suromenggolo, Wahyu Budaya, dan 

Irama Muda. 

Ludruk memiliki karakteristik dengan 

berbagai unsur seni didalamnya, mulai dari 

rupa, tarian, musik dan lakon. Menurut Eko Edy 

Susanto (Wawanacara, 2018), struktur 

pertunjukan dalam ludruk sebagai berikut: 1. 

Pembukaan dengan tari remo. 2. Bedhayan, 

yaitu tarian joget ringan oleh beberapa travesti 

sambil melantunkan kidungan jula-juli. 3. 

Dagelan, atau lawakan yang menyajikan 

kidungan, disusul oleh beberapa pelawak lain 

kemudian berdialog dengan materi humor. 4. 

Penyajian lakon atau cerita yang merupakan inti 

dari pementasan. Namun, bagaimana jika 

struktur yang dibangun dalam pertunjukan 

tidak terpenuhi atau mengurangi dan 

menjadikan sebuah peristiwa baru di 

masyarakat? Apakah hal tersebut bukti 

kemunduran kesenian ludruk, seperti 

diutarakan Sudikan (2004:103),  “seniman seni 

pertunjukan yang digerakkan oleh semangat 

sosial dan kulturalnya yakni seniman 

pertunjukan rakyat yang berorientasi pada 

tradisi pementasan atau pakem pertunjukan dan 

konvensi-konvensi komunitasnya. Seniman 

seniman seni pertunjukan yang digerakkan oleh 

semangat dan kulturalnya lebih cenderung taat 

asas pada ragam bahasa daerah tertentu, cerita 

atau lakon dikemas berdasarkan bentuk yang 

telah diakrabi oleh masyarakatnya”.  

Bentuk pangemasan pada ketiga 

paguyuban ludruk di Ponorogo, terdapat satu 

konvensi dari pada struktur ludruk yang tidak  

ada. Ketiga paguyuban ludruk di Ponorogo ini 

memberikan sajian utama dengan sesi 

monosuko/lagu-lagu yang dinyanyikan oleh 

para travesti/tandhak dan di pesan oleh 

penonton. Ketidakberimbangan ini menjadi 

perhatian bagi penulis. Keputusan yang diambil 

oleh ketiga kelompok ludruk ini merupakan 

keputusan guna popularitas belaka ataukah 

tuntutan publiknya. Akan tetapi ketiga 

kelompok ludruk ini mampu memikat 

masyarakat dengan menggelar ludruk tobong 

selama kurang lebih 4-5 tahun setiap harinya. 

Ludruk gedongan atau yang biasa di sebut 

Ludruk Tobong, merupakan pertunjukan yang 

dilakukan dengan kondisi panggung sementara 

di lapangan terbuka.  



 

4 

Kondisi minat masyarakat terhadap 

ludruk muncul dan dengan alasan yang 

beragam.  Jika dilihat ketertarikan masyarakat 

terhadap ludruk di wilayah Mojokerto, 

Sidoarjo, Surabaya, Malang, Gresik, dan 

Jombang adalah lawakan/dagelan, akan tetapi 

terjadi perbedaan minat pada masyarakat di 

Ponorogo ini terhadap ludruk. Sikap yang 

dilakukan oleh tiga paguyuban ludruk ini 

merupakan perujudan untuk tetap melestarikan 

kebudayaan Jawa dan teater tradisional, 

walaupun tindakan yang dilakukan 

menyimpang konvensi struktur pertunjukan 

ludruk. Apakah tindakan ini merupakan inovasi 

yang dimunculkan guna memikat para 

penonton?. Namun juga, apabila dalam 

perkembangannya suatu kesenian dibiarkan 

kaku tanpa ada sikap guna membuat penonton 

tetap tertarik dengan pertunjukan tersebut, 

sudah dapat dipastikan bahwa kesenian tersebut 

akan ditinggalkan para penonton.  

Penelitian ini pun guna menyelaraskan 

apakah dalam ludruk dengan struktur konvensi 

pertunjukan yang telah dibangun dapat 

dikurangi atau diubah dengan pertimbangan 

kondisi minat masyarakat, sedangkan menurut 

berbagai pelaku ludruk, ludruk yang tidak 

menggunakan struktur konvensi/pakem 

pertunjukan bukanlah pertunjukan ludruk 

melainkan Ludruk-an.  

 

METODE 

Dalam melaksanakan penelitian ini 

penulis menggunakan metode penelitian 

kualitatif, penelitian kualitaif adalah penelitian 

yang bermaksud untuk memahami fenomena 

tentang apa yang dialami oleh subjek penelitian 

dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata 

dan bahasa pada suatu konteks Khusus yang 

alamiah (Moleong, 2005:6). Tahapan dalam 

Penelitian Kualitatif Ada lima bagi para peneliti 

untuk melakukan penelitian jenis kualitatif, 

yaitu: Mengangkat permasalahan. Memuncul-

kan pertanyaan penelitian, Mengumpulkan data 

yang relevan, Melakukan analisis data, 

Menjawab pertayaan penelitian. 

Objek dalam penelitian ini adalah 

kelompok ludruk yang ada di Ponorogo, yaitu 

ludruk Irama Muda, Wahyu Budaya, dan 

Suromenggolo. Subjek dari penelitian ini 

adalah para pelaku kesenian baik melalui 

sutradara kelompok tersebut atau pimpinan 

paguyuban. Lokasi penelitian berada di 

Ponorogo tetapi wilayah pertunjukan ludruk 

tobong berbeda-beda. 

Dalam penelitian ini, adapun yang di 

jadikan sasaran dalam penelitian adalah 

meneliti kajian struktur pertunjukan ludruk 

tobong masing-masing kelompok ludruk 

dengan alasan ketiga kelompok ludruk tobong 

ini tidak memakai struktur pertunjukan umum 

ludruk, yakni lakon. Dengan menggunakan 

teknik pengumpulan data melalui studi pustaka, 

pengamatan, wawancara dan dokumentasi. 

Studi Pustaka, dalam hal ini yang di 

maksud studi pustaka adalah Pengumpulan data 

untuk mendapatkan informasi sumber-sumber 

tertulis, seperti surat kabar, buku-buku literatur, 



 

5 

jurnal, dan laporan penelitian. Adapun juga 

studi pustaka bertujuan untuk memperdalam 

pengertian-pengertian tentang konsep dalam 

penelitian sesuai permasalahan yang ada dalam 

lapangan terkhusus pada ludruk   tobong   yang   

berada di   Ponorogo. 

Pengamatan (observasi), Pengamatan 

merupakan cara mengumpulkan data yang 

dilakukan melalui objek penelitian yang 

disertai pencatatan gejala-gejala yang tampak 

pada objek penelitian. Dalam penelitian ini 

adapun yang dijadikan sasaran dalam penelitian 

adalah struktur pertunjukan ludruk tobong yang 

ada di Ponorogo. Wawancara, Mendapatkan 

informasi dengan secara langsung terhadap 

narasumber yang bersangkutan dalam ludruk 

yang ada di Ponorogo dengan cara wawancara 

seperti yang dituturkan. Menurut Moleong 

(2002:135) Wawancara adalah percakapan 

dengan maksud tertentu. Dokumentasi, Studi 

dokumen merupakan pelengkap dari 

penggunaan metode observasi dan wawancara 

dalam penelitian kualitatif.  

Dalam penelitian kualitatif peneliti 

berusaha mendapatkan data yang valid. Untuk 

itu dalam mencapai validitas data, yang perlu 

dilakukan adalah dengan cara menggunakan 

triangulasi, yaitu teknik pemeriksaan 

keabsahan data yang memanfaatkan sesuatu 

yang lain diluar data tersebut, untuk keperluan 

pemecahan atau sebagai pembanding terhadap 

data tersebut (Moleong, 2002:178). Ketika 

peneliti mengumpulkan data dengan 

triangulasi, maka sebenarnya peneliti sudah 

mengumpulkan sekaligus menguji kredibilitas 

data berbagai sumber data. Penulis hanya 

menggunakan 3 tahapan dalam menganalisis 

data yaitu reduksi data, penyajian data dan 

kesimpulan atau Verifikasi.  

Reduksi Data adalah merangkum, 

memilih hal-hal yang pokok, memfokuskan 

pada hal-hal yang penting, dicari tema dan 

polanya dan membuang yang tidak perlu. 

Dengan kata lain proses reduksi data ini 

dilakukan oleh peneliti secara terus menerus 

saat melakukan penelitian untuk menghasilkan 

catatan-catatan inti dari data yang diperoleh 

dari hasil penggalian data. 

Penyajian data adalah Penyajian data 

yang dilakukan untuk dapat melihat gambaran 

keseluruhan atau bagian-bagian tertentu dari 

gambaran keseluruhan.  

Kesimpulan adalah tahap akhir dalam 

proses analisa data. Pada bagian ini peneliti 

mengutarakan kesimpulan dari data-data yang 

telah diperoleh. Kegiatan ini dimaksudkan 

untuk mencari makna data yang dikumpulkan 

dengan mencari hubungan, persamaan atau 

berbedaan.  

Dalam penelitian ini  agar data yang 

diperoleh peneliti dapat dipercaya 

kebenarannya, maka perlu dilakukan validasi 

dengan peneliti menggunaan tiga triangulasi, 

yakni sumber, metode dan waktu. Triangulasi 

Paguyuban Ludruk Lokasi 

LUDRUK SUROMENGGOLO Kec. Lambeyan Ponorogo 

LUDRUK IRAMA MUDA 
Ds. Prajekan Kec. 

Sukorejo Ponorogo 

LUDRUK WAHYU BUDAYA Jl. Ndanyang Ponorogo 



 

6 

Sumber dilakukan dengan mencari data atau 

informasi dari hasil wawancara dengan 

narasumber. Dalam hal ini peneliti berusaha 

menggali informasi dari para pekerja seni 

ludruk tobong di Ponorogo dari kelompok 

ludruk Wahyu Budaya, Irama Muda, dan 

Suromenggolo. Triangulasi Metode, Peneliti 

dapat membedakan derajat kepercayaan diri 

beberapa sumber data yang sama dengan 

beberapa teknik pengumpulan data ataupun 

dengn metode yang sama (Moleong, 2002:178). 

Berdasarkan hal tersebut, peneliti 

membandingkan beberapa sumber data dengan 

beberapa metode antara lain, studi pustaka, 

observasi, wawancara dan dokumentasi. 

Triangulasi Waktu,  Di gunakan untuk validitas 

data yang berkaitan dengan perubahan suatu 

proses dan perilaku manusia, karena perilaku 

manusia mengalami perubahan dari waktu ke 

waktu.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1.  Struktur Pertunjukan Ludruk Dengan 

Konvensi yang Berlaku 

Sebagai produk budaya lokal, ludruk 

merupakan seni pertunjukan yang khas bagi 

rakyat Jawa Timur. Ludruk merupakan hiburan 

rakyat dengan ragam dan bentuk yang 

menyajikan sebuah guyonan untuk 

menyegarkan penonton dari problematika yang 

dialami. Keterikatan penonton pada 

pertunjukan adalah sebuah nilai tambah bagi 

kelompok ludruk, seperti halnya penggemar 

bintang film, sebabnya penonton menjadi peran 

terpenting untuk keberlangsungan ludruk. Jika 

di wilayah sekitar Surabaya, Mojokerto, 

Gresik, Jombang dan Malang yang digandrungi 

adalah pemain dagelan atau pelawaknya, maka 

penonton di Ponorogo mayoritas tertarik 

dengan para travesti yang melantunkan 

gendhing monosuko. 

Struktur pertunjukan pada ketiga ludruk 

tobong di Ponorogo adalah sebagai berikut:  

 

Paguyuban Ludruk Struktur Pertunjukan 

Ludruk Suromenggolo 

Tari Remo, Campursari, Tari 

Bedhayan, Tari Gambyong, 

Bedhayan, Dagelan, 

Monosuko 

Ludruk Wahyu Budaya 

Tari Remo, Karaoke 

Dagelan, Tari Bedhayan 

Monosuko 

Ludruk Irama Muda 

Tari Remo, Karaoke 

Dagelan, Cerita Pendek 

Bedhayan, Monosuko 

Tiga ludruk di Ponorogo adalah contoh 

paguyuban ludruk yang mengalihkan konvensi 

dari struktur pertunjukan sesuai minat 

masyarakat. Jika ditarik garis struktur sesuai 

elemennya, maka Ludruk Suromenggolo, 

Ludruk Irama Muda dan Ludruk Wahyu 

Budaya ini tergolong diantara jenis Ludruk 

Padat dan Pakem. Di mainkan hanya berbagai 

elemen dengan struktur konvensi yang masih 

berlaku.  

Melalui sesi Monosuko ini lah ludruk 

tobong dapat meraup keuntungan yang lebih 

dengan cara dipesan oleh para penonton, lalu 

dicatat dan dinyanyikan bergantian sesuai 

urutan pemesanan dan urutan penyanyi yang 

diinginkan. Penonton memberikan upah untuk 

setiap lagu yang dinyanyikan antara Rp. 10.000 



 

7 

hingga Rp. 100.000, dan upah jasa 

menyanyikan gending ini dipatok sebesar Rp. 

10.000 yang wajib disetorkan kepada sekretaris 

dan sisanya masuk kepada kantong pribadi 

penerima pesanan gending tersebut. 

1.1 Konvensi yang Berlaku dalam Ludruk 

Berdasarkan pendapat para pelaku teater 

tradisional ludruk atas wawancara yang 

dilakukan, terdapat konvensi yang 

dipergelarkan. Sajian struktur pertunjukannya 

jika ditarik kesimpulan yang berlaku pada 

ludruk di Jawa Timur sebagai berikut: 

 a) Tari Remo, Tari remo adalah salah 

satu pertunjukan yang tidak boleh dihilangkan 

pada pertunjukan ludruk, dilakukan pada awal 

pembukaan pertunjukan. Pengremo pada 

ludruk ini memiliki peran ganda, dapat sebagai 

penari remo pun juga dapat sebagai pelaku 

monosuko.  

b) Bedhayan, Bedhayan ini adalah sebuah 

tarian yang diperankan oleh para travesti atau 

yang biasa diperagakan oleh tandhak ludruk. 

Dalam sajian bedhayan pula biasa ditemui 

sajian Koor, pada dasarnya adalah tembang 

berisi sambutan hangat dari seniwati ludruk 

kepada para penonton atau bisa lagu Mars bagi 

paguyuban ludruk tertentu.  

c) Lawak/dagelan, Peran lawak 

menjadikan sajian yang di tunggu-tunggu bagi 

terselenggaranya pertunjukan ludruk pada 

umumnya di Jawa Timur. Unsur lucu dan segar 

disajikan pada bagian lawakan. Pemain dagelan 

membuat banyolan dengan memanfaatkan 

kebodohan untuk memunculkan gelak tawa 

penonton.  

d) Lakon atau yang biasa disebut Cerita 

dalam pertunjukan adalah sajian pertunjukan 

yang didalamnya terdapat berbagai adegan dan 

berbagai latar dengan beragam tokoh menuntun 

alur pertunjukan. Lakon dijadikan sebuah sajian 

yang wajib untuk dipertunjukkan menurut para 

pelaku kesenian ludruk. 

1.2 Peralihan Struktur Pertunjukan  

Pada pertunjukan ludruk yang ada di 

Ponorogo ini mengalami peralihan bentuk 

pertunjukan. Struktur konvensi pada bentuk 

yang sudah ada yang diakulturasikan menjadi 

sebuah ludruk transisi dengan mengutamakan 

campursari dalam sajian pertunjukannya. 

Struktur pertunjukan pada ketiga ludruk tobong 

ini memberikan sejarah baru pada pertunjukan 

ludruk Jawa Timur. Dagelan pada pertunjukan 

tobongan yang dilaksanakan ketiga ludruk 

tobong ini bukan menjadi sesi utama, sebabya 

penonton tidak memiliki ketertarikan pada 

banyolan basa-basi yang disajikan. Dagelan 

dalam pertunjukan dimunculkan hanya sebagai 

struktur belaka yang dilandaskan untuk tetap 

menjaga konvensi yang berlaku pada kalangan 

paguyuban ludruk di Jawa Timur. 

Peralihan fungsi pelawak kini hanya 

sebagai daya tari tontonan ketika gerakan yang 

erotis tubuh pelawak dengan skema kemaluan 

pelawak ditempelkan pada tubuh travesti dan 

menjadikan gelak tawa yang spesial bagi para 

penonton dengan gerakan diiringi kendang. 



 

8 

Skema inilah yang dinamakan jengglengan. 

Rupanya gerakan dan skema lawakan yang 

lebih mengarah pada saling mengejek masalah 

seksualitas antara travesti dengan pelawak 

tersebut menjadikan tontonan ini meriah.  

Adanya keterikatan penonton terhadap 

sajian monosuko mendorong ketiga Ludruk 

tobongan di Ponorogo untuk mengatasnamakan 

diri sebagai ludruk asli Ponorogo, yakni ludruk 

Campursari. Pengaruh lain yang melandasi 

ketiga paguyuban ludruk di Ponorogo tetap 

eksis melaksanakan tobongan adalah pasar 

hiburan. Dengan hal lain gambaran seni 

pertunjukan hibrida muncul dan tergambar 

pada Ludruk Suromenggolo, Ludruk Irama 

Muda dan Ludruk Wahyu Budaya. Seni 

pertunjukan hibrida merupakan hasil dari 

persilangan antara 2 kesenian atau generasi 

lanjut hasil yang dirajut sedemikian rupa 

dengan semboyan asal beda, asal laku. 

2. Identitas Ludruk Tobong di Ponorogo 

Ponorogo memiliki banyak sekali 

kesenian daerah, salah satu yang terkenal 

adalah Reog. Selain Reog terdapat juga 

kesenian lain, yaitu Gajah-gajahan yang 

terdapat patung gajah dalam aksinya. 

Kebudayaan dan adat-istiadat masyarakat 

Ponorogo dipengaruhi oleh kebudayaan dan 

adat-istiadat masyarakat Jawa Tengah. 

Beberapa budaya masyarakat Ponorogo adalah 

Larung Risalah Do'a, Grebeg Suro, dan Kirab 

pusaka.  

Tobongan adalah sebuah pertunjukan 

yang dipergelarkan di tanah lapang, dapat 

berpindah dari satu tempat ke wilayah lain yang 

didorong oleh faktor antusiasme masyarakat 

untuk menonton, begitu juga faktor kontrak 

tanah yang disewa. Secara ekonomi, 

keberlangsungan perkumpulan ludruk dan juga 

kehidupan anggota ludruk bergantung dari 

penonton. Bersusah payah tiga paguyuban 

ludruk di Ponorogo melaksanakan pertunjukan 

dengan tobongan. Pengeluaran untuk 

pertunjukan tobonganpun cukup banyak. Maka 

muncul Istilah “menejemen roso” untuk 

menggaji anggota dalam paguyuban ludruk 

tobongan tutur Eka Sanjaya pimpinan 

paguyuban Ludruk Tobong Suromenggolo.  

2.1 Ludruk Suromenggolo 

Pada 30 Juni 2007 paguyuban Ludruk 

Suromengggolo didirikan dan dipimpin oleh 

bapak Juri Wijaya bersama warga Sukorejo 

Ponorogo. Tahun 2015 Pengelolaan 

manajemen Paguyuban  Ludruk Suromenggolo 

dilanjutkan oleh Eka Sanjaya yang kini 

menyelenggarakan pertunjukan ludruk tobong 

di Desa Tunggur, Kecamatan Lembeyan, 

Kabupaten Magetan, Jalan Raya Lembeyan 

samping tugu perbatasan Kabupaten Ponorogo 

- Kabupaten Magetan. 

. Para pelaku pada paguyuban Ludruk 

Suromenggolo di dominasi oleh Tandhak / 

travesti ludruk. Tidak diherankan bahwa 

hadirnya travesti yang berparas cantik dan 

bersuara merdu menjadikan tolok ukur 

eksistensi ludruk di Ponorogo, maka dengan 

demikian Ludruk Suromenggolo setiap tahun 

berupaya untuk melahirkan bibit-bibit baru. 



 

9 

Ludruk Suromenggolo memiliki Jumlah 

travesti yang aktif turut pentas 30 seniwati, 

pengrawit 11, teknisi panggung 4 orang dan 

pemeran aktif 5 orang. 

Kondisi fisik dalam panggung tobong 

Ludruk Suromenggolo cukup layak dijadikan 

tempat hiburan bagi masyarakat sekitar dengan 

hiasan panggung yang gemerlapan dan lukisan 

Warok bertapa menyambut penonton masuk 

area pertunjukan dengan background yang 

masih terlihat rapi dan bagus dengan cahaya 

lampu led. Panggung pertunjukan berukuran 

7x4 m yang dilaksanakan di sebuah petak tanah 

yang di sekat menjadi beberapa blok. Terdapat 

13 warung kopi yang setiap malam hari buka 

dan mengelilingi panggung pertunjukan. Tepat 

di belakang panggung terdapat beberapa kamar 

yang hanya berukuran 2x2 m yang ditujukan 

untuk ruang rias dan tempat peristirahatan 

sementara para tandhak ludruk atau travesti.  

 

2.2 Ludruk Wahyu Budaya 

Ludruk Wahyu Budaya berdiri pada 

Januari 2014,  dipimpin dan didirikan langsung 

oleh mbak Yuni Prima Ayunda. Pada Desember 

2018, mbak Yuni meninggal dunia dan 

dilimpahkan jabatannya kepada pak Jarno yang 

kini masih dalam mengurus nomor induk. 

Ludruk Wahyu Budaya menyelenggarakan 

pertunjukan di kecamatan Ndanyang kabupaten 

Ponorogo. Terakhir melaksanakan teropan pada 

Desember 2017 dan terakhir melaksanakan 

lakon di panggung tobongan pada Januari 2018.  

Ludruk Wahyu Budaya di tahun 2016 

hingga 2017 sering berkolaborasi dengan 

ludruk Kirun CS. Eksistensi Ludruk Kirun CS 

yang melejit rupanya tidak Bisa 

mempertahankan Ludruk Wahyu Budaya untuk 

melaksanakan sesi lakon dalam sajian 

pertunjukan. Dengan demikian ludruk Wahyu 

Budaya terpaksa harus mengikuti tuntutan 

masyarakat dengan menggelar sajian 

monosuko sebagai puncak acara dan 

meniadakan lakon.  

Dalam area tobongan ludruk Wahyu 

Budaya memiliki panggung pertunjukan 

berukuran 7x4m yang di sekat menjadi 

beberapa blok. Tepat di belakang panggung 

terdapat beberapa kamar yang hanya berukuran 

2x2 m yang ditujukan untuk ruang rias dan 

tempat peristirahatan sementara para tandhak 

ludruk atau travesti. Pelaku kesenian pada 

ludruk Wahyu Budaya di dominasi oleh para 

travesti dan pengrawit. Dalam tobongannya 

ludruk Wahyu Budaya menyajikan pertunjukan 

dari pukul 22.00 hingga selesai. 

 

2.3 Ludruk Irama Muda 

 Pada tahun 2014 paguyuban ludruk Irama 

Muda berdiri dipimpin oleh Narti Sartikasari. 

Paguyuban Ludruk Irama Muda melaksanakan 

pertunjukan di lapangan desa Prajekan, 

kecamatan Sukorejo, Ponorogo. Ludruk Irama 

Muda mulanya adalah aset dari ludruk Mamik 

Jaya. Panggung pertunjukan berukuran 7x4 m 

yang dilaksanakan di sebuah petak tanah yang 

disekat menjadi beberapa blok. Terdapat 



 

10 

warung kopi yang setiap malam hari buka dan 

mengelilingi panggung pertunjukan. Tepat di 

belakang panggung terdapat beberapa kamar 

yang hanya berukuran 2x2 m yang ditujukan 

untuk ruang rias dan tempat peristirahatan 

sementara para tandhak ludruk atau travesti.  

Paguyuban Ludruk Irama Muda memiliki 

40 (empat puluh) anggota mulai dari pemain 

hingga pengrawit. Pak Mariono berperan 

sebagai sutradara dalam setiap pertunjukan 

Ludruk di Irama Muda. Kondisi diluar area 

pertunjukan adalah warung yang penjualnya 

menjajakan paras cantik perempuan asli bukan 

travesti, dan sama halnya warung kopi yang 

menyediakan jajanan kering dan minuman 

hangat, terhitung lebih dari 10 warung kopi.  

Penonton pertunjukan pada ludruk Irama 

Muda lebih memilih sajian monosuko yang 

dinyanyikan oleh para tandhak ludruk. Gaji 

pelawak perhari dalam setiap terselenggaranya 

tobongan kurang lebih sebesar 10-15 ribu.  

Pada satu langgam Jawa Monosuko yang 

dipesan oleh para penonton terdapat pesanan 

yang spesial yang disebut jengglengan. 

Jenglengan adalah lagu yang diiringi skema 

tertentu dengan pengendang dan tokoh laki-laki 

untuk menggerakkan gerakan jenaka bersama 

salah satu travesti yang menyanyikan lagu 

Caping Gunung. 

  

3. Interaksi Ludruk Antara Hiburan dan 

Tontonan 

Ketiga paguyuban ludruk ini memiliki 

ciri khas pada sajian yang dipertunjukkan 

dalam tobongan. Ketiga ludruk tobongan ini 

pada dasarnya mampu untuk mempertunjukkan 

sajian utuh sesuai konvensi yang berlaku, akan 

tetapi kembali lagi bahwa ludruk adalah media 

hiburan rakyat, masyarakat berhak untuk 

menerima maupun menolaknya dan begitu pula 

jika paguyuban ludruk ini tidak mampu untuk 

melayani permintaan publik, maka bukan tidak 

mungkin untuk ditinggalkan, dan berimbas 

pada bubarnya paguyuban ludruk tersebut.  

Pengemasan pada pertunjukan ludruk 

adalah cara terpenting untuk memikat penonton 

dengan berbagai elemen pertunjukan. Teater 

kitsch pada ludruk tobong di Ponorogo ini 

tergambarkan dengan jelas melalui keputusan 

atas ludruk campursari yang dilaksanakan. 

Dengan mengikuti selera massa publik daripada 

idealisme untuk ludruk pakem yang kurang 

diminati publik. Dengan hal ini ketiga 

kelompok ludruk mengaku lebih besar meraup 

keuntungan material. Penonton dalam 

menikmati hiburan ini tidak dituntut untuk 

berpikir keras persoalan alur dan kisah dibalik 

pertunjukan, melainkan penonton berperan 

sebagai penyumbang keberlangsungan dengan 

memesan gending-gending tersebut. Para 

pelaku ludruk ini sudah menyadari jika 

penonjolan travesti pada struktur pertunjukan 

ludruk sudah menyalahi konvensi yang berlaku, 

akan tetapi di zaman seperti sekarang kesenian 

ini bukan lagi menjadi patokan melainkan 

konsistensi pada keberlangsungan ludruk 

tobongan inilah yang menjadi semangat baru 

bagi ketiga paguyuban ludruk di Ponorogo.  



 

11 

Bagi masyarakat Ponorogo, tontonan 

yang menarik adalah ketika mereka menonton 

para travesti berjoget dengan busana yang lekat 

dengan tubuhnya, dan tak jarang para travesti 

inipun dipesan oleh para penonton untuk 

berjoget bersama di bawah panggung. Ludruk 

tidak lagi menjadi tuntunan, ludruk semata 

hanya tempat untuk mencari hiburan bagi 

masyarakat yang haus akan tontonan. 

  Penonton pada tobongan ludruk sangat 

bervariasi yang pada umumnya penonton ini 

untuk mencari hiburan semata, menghilangkan 

kejenuhan seusai bekerja, datang untuk melihat 

dan menyaksikan peristiwa yang berlangsung 

di dalam area tobongan dan di atas panggung. 

Cara pandang penonton untuk menyaksikan 

ludruk pun beragam hingga muncul 

karakteristik sebagai berikut: 

Penonton Aktif Penonton Pasif 

Datang ketempat 

tobongan dengan tujuan 

yang beragam seperti, 

melihat idola tandhaknya, 

menyawer, dorongan 

hasrat kangen dan 

beberapa interaksi intim 

dengan idola tandhaknya. 

Datang ketempat tobongan 

hanya semata mencari 

hiburan dan bertujuan untuk 

menghilangkan kejenuhan 

pada dirinya, jarang untuk 

memesan gending-gending.  

Memiliki hubungan 

layaknya kekasih dengan 

beberapa tandhak ludruk. 

Tidak memiliki hubungan 

intim dengan para tandhak 

ludruk. 

Memiliki kerelaan untuk 

mensejahterakan pelaku 

kesenian dengan 

menyumbangkan uang 

lebih untuk gending yang 

dinyanyikan tandhak 

idolanya. 

Hanya untuk kepentingan 

pribadi tidak merelakan 

uangnya untuk 

disumbangkan pada tandhak 

ludruk. 

Hanya tertarik dengan 

sajian monosuko. 

Tertarik dengan seluruh 

sajian ludruk yang 

dipertunjukan dari, tari 

remo, bedhayan, monosuko, 

dagelan maupun lakon. 

Kedatangannya pada 

tobongan bisa 3-4 kali 

setiap bulannya 

Kedatangannya pada 

tobongan bisa 3-4 kali setiap 

tahunnya 

Dari segi ini kehidupan para tandhak 

lebih sejahtera, sebab penonton aktif ini 

memberikan uang lebih pada para pelaku 

travesti tersebut. Maka itu seni ludruk sampai 

kini tetaplah menjadi tontonan yang memiliki 

ikatan batin antara penonton dan yang ditonton. 

3.1 Peran Travesti Bagi Masyarakat 

Ponorogo   

Ponorogo memiliki ciri khas kesenian 

Reog, terdapat beragam tradisi yang melekat 

bagi pelaku kesenian tersebut salah satunya 

adalah tradisi gemblakan. Kepemilikan seorang 

Warok atas Gemblak, selain untuk menjaga 

kesaktian dan untuk kepentingan pentas Reog, 

juga memiliki fungsi sebagai simbol status 

sosial. Memang tradisi ini sudah tidak berlaku 

dan sudah ditinggalkan. Meski pada dasarnya 

perilaku homoseksual yang muncul pada tradisi 

gemblak tidak mendominasi, akan tetapi 

ketertarikan terhadap sesama jenis ini sangat 

mempengaruhi psikologis masyarakat 

Ponorogo.    

Tidak berbeda dari seni reog Ponorogo, 

Ludruk adalah kesenian tradisional agraris yang 

masih mampu bertahan hingga saat ini. 

Kesenian Ludruk yang identik dengan para 

travesti atau laki laki yang berpakaian 

perempuan memberikan stimulus baru bagi 

masyarakat di Ponorogo. Ludruk yang 

memiliki beragam struktur pertunjukan 

berubah ketika harus berhadapan dengan 

masyarakat di Ponorogo yang tidak bisa 

menerima tontonan dengan terlalu berbelit-belit 

seputar kisah-kisah maupun lawakan ludruk. 

Travesti sebagai tandhak ludruk tobongan 

Ponorogo ini layaknya artis bintang yang 



 

12 

digandrungi oleh masyarakat, memiliki 

penggemar masing-masing. Kesenian ludruk 

yang dengan Tandhak waria menjadikan 

sebuah tontonan yang menarik bagi masyarakat 

di Ponorogo ini. 

Kondisi tradisi gemblak yang kini hanya 

sebatas ingatan dan budaya travesti menjamur 

pada kesenian ludruk di Ponorogo, tidak ada 

sangkut pautnya antara dua kebudayaan tradisi 

tersebut. Gemblakan dan ludruk memiliki 

histori perkembangan masing-masing. Struktur 

pertunjukan kesenian ludruk pada tobongan di 

Ponorogo ini pun tidak berubah atas dorongan 

budaya gemblakan, melainkan dipengaruhi atas 

ragam faktor, baik dari faktor internal maupun 

faktor eksternal paguyuban ludruk tersebut.  

Travesti pada ludruk tobongan di 

Ponorogo ini tergolong pada travesti ludruk 

waria yang dalam lingkunga ludruk hanya 

menonjolkan kemampuannya pada monosuko, 

yakni nyanyian dan jogetan belaka. Fenomena 

baru dikalangan masyarakat hingga mecapai 

popularitas, didorong atas minat masyarakat 

dengan hiburan yang menarik, tidak bisa di 

pungkiri jika kesenian ludruk di Ponorogo ini 

direspon positif dan dapat dinikmati oleh para 

masyarakat. Tindakan ini didasari atas himpitan 

perekonomian pelaku travesti dan pergaulan, 

begitupun tuntutan panggung ludruk tobong. 

Budaya yang melekat dari sebagian masyarakat 

Ponorogo adalah ketertarikan untuk 

mendengarkan lagu-lagu yang dinyanyikan 

para tandhak ludruk yang tinggi, sulit untuk 

dihilangkan.  

3.2 Transisi Ludruk Tobong pada Pasar 

Hiburan 

Dari masa ke masa, seni tradisional 

ludruk diperhadapkan dengan perubahan-

perubahan yang menyangkut isi pertunjukan. 

Karena itu, upaya untuk pelestarian ludruk 

tobong atas berbagai kemungkinan yang terjadi 

merupakan hal mendesak agar kesenian ludruk 

tobong tidak terpuruk dan dapat merugikan bagi 

pelaku kesenian tradisi.  

Terselenggaranya ludruk tobongan di 

Ponorogo ini sangat jauh dari pesatnya 

keramaian di perkotaan. Masyarakat 

didominasi bermata pencaharian sebagai 

petani. Pengaruh antusiasme masyarakat yang 

memotivasi ketiga ludruk di Ponorogo ini untuk 

tetap melaksanakan tobongan sebagai hiburan. 

Di samping ludruk sebagai media hiburan bagi 

masyarakat, ludruk pun memiliki ikatan tradisi 

ataupun ikatan perasaan dengan penonton. Hal 

ini dibuktikan dengan adanya penonton aktif 

dan penonton pasif. Penonton dengan tandhak 

ludruk adalah bukti dari adanya penonton aktif 

pada pertunjukan tobongan. Sebuah hiburan 

rakyat yang disajikan dalam pertunjukan ludruk 

tobong dengan tiket pertunjukan Rp 4.000 per 

sekali pertunjukan. Simbiosis mutualisma 

antara penonton dan pelaku ludruk terjalin 

dengan baik. 

Dari setiap paguyuban ludruk pada 

umumnya  para tandhak berperan penting untuk 

memikat penonton. Dengan merayu penonton 

untuk memesan lagu, hingga tak jarang ketika 

salah satu tandhak ludruk di tobongan tertentu 



 

13 

melirik ke area penonton sekedar 

mengerdipkan mata kepada para 

penggemarnya. Di luar permasalahan 

perhitungan ekonomi, kesetiaan penonton juga 

menjadi penyemangat bagi para pemain, 

pengrawit, dan pendukungnya dalam 

keberlangsungan pentas pertunjukan di suatu 

tobong ludruk.  

Ketiga ludruk yang melaksanakan 

tobongan ini memiliki cara dan strategi masing-

masing untuk memasarkan pertunjukan kepada 

khalayak masyarakat. Ketiga ludruk yang 

sama-sama melaksanakan tobongan ini juga 

terdapat persaingan, akan tetapi persaingan 

tersebut dalam ranah pasar hiburan. Perbedaan 

jam terselenggaranya pertunjukan tobongan 

antara Ludruk Wahyu Budaya, Irama Muda dan 

Suromenggolo adalah salah satu strategi untuk 

mencari limpahan penonton. Seperti halnya 

kondisi tempat terselenggaranya ludruk 

Suromenggolo yang sangat mudah dijangkau 

dengan jam tayang yang lebih awal di 

manfaatkan oleh ludruk Wahyu Budaya dan 

Irama Muda untuk memulai 2 jam lebih lambat 

dari ludruk Suromenggolo.  

Tuntutan zaman ini sekaligus menjadi 

tuntutan pasar agar pertunjukan ludruk tobong 

tersebut dapat dikomodifikasikan dengan baik. 

Dengan demikian ludruk dituntut mampu 

memberi kepuasan selera penontonnya, selera 

populer, dan diharapkan pula mampu 

mengikuti zaman atau mampu memenuhi 

tuntutan zamannya. Permasalahan 

mengkomersialkan kesenian ludruk tobong 

dengan baik adalah pengaruh besar yang 

berpotensi membawa dampak positif bagi 

keberlangsungan kesenian tradisi. 

Pengembangan yang dibutuhkan adalah 

seberapa jauh dan telaten pelaku kesenian atau 

seniman dapat memahami mobilitas penikmat / 

penonton.  

 

PENUTUP 

Tiga paguyuban ludruk tobong di 

Ponorogo yang setia melaksanakan pertunjukan 

di setiap malamnya, yakni Ludruk 

Suromenggolo, Wahyu Budaya dan Irama 

Muda memberikan pengaruh penting bagi 

pelestarian kesenian tradisional.   Antusiasme 

penonton pada pertunjukan ludruk tobong di 

Ponorogo sangat banyak dan memotivasi 

pelaku ludruk ini untuk tetap melestarikan 

warisan budaya Jawa Timur. Menyikapi hal 

tersebut ketiga ludruk di Ponorogo ini masih 

tetap konsisten untuk mengikuti arus pasar 

hiburan yang diminati oleh penonton di tempat 

terselenggaranya tobongan. Pengaruh 

masyarakat Ponorogo yang tidak suka dengan 

pertunjukan yang terlalu bertele-tele 

menjadikan alasan dasar ketiga ludruk ini 

mengurangi esensi dagelan dan meniadakan 

lakon pada tobongannya. Kondisi tuntutan 

pasar hiburan dengan itu ketiga ludruk di 

Ponorogo ini tergolong pada Ludruk 

Campursari yang mengutamakan sajian 

monosuko sebagai sesi utama tobongan. 

Keberagaman latar belakang penonton yang 

ada pada ketiga ludruk tobong di Ponorogo ini 



 

14 

dapat diklasifikasikan sebagai penonton aktif 

dan penonton pasif. Munculnya penggolongan 

ini didasari atas motivasi penonton tersebut.  

 Peralihan struktur pertunjukan pada 

ludruk tobong di Ponorogo memberikan 

dampak positif bagi keberlangsungan kesenian 

ludruk di Jawa Timur meskipun dipandang 

negatif oleh para pelaku ludruk. Pasalnya ketiga 

ludruk tobong ini membaca peta minat yang 

dibutuhkan oleh masyarakat bukan semata-

mata sebagai sajian “ludruk-an” dengan sadar 

bahwa ketiga ludruk tobong di Ponorogo ini 

mengaku sebagai Ludruk Campursari. Ludruk 

tobong di Ponorogo ini akan tetap eksis dalam 

tobongannya selama masih konsisten untuk 

memberikan sajian yang dibutuhkan penonton 

dengan mengakulturasikan struktur 

pertunjukan dalam Ludruk Campursarinya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

  

Abdillah, Autar.2008. Dramaturgi 1. Surabaya: 

UNESA Press. 

Abdillah, Autar.2009, ”Inovasi Pertunjukan 

Teater Tradisional Ludruk di Wilayah 

Budaya Arek” Jurnal Seni Budaya 

Mudra, volume 24 N0.1 Januari 2019. 

Denpasar: ISI Denpasar, hal. 18-28 

Abdillah, Autar.2004, ”Teater Modern dan 

Tradisional, sebuah Sinergi atau 

Perlawanan” Jurnal Prasasti, volume 

52/Th. XIV Februari 2004. Surabaya FBS 

UNESA, hal.84-90. 

Azali, Kathleen.2012, “Masihkah Ritus 

Modernisasi?” Jurnal Lakon Airlangga 

University. Surabaya: UNAIR 

Irianto, Agus.2017, Kesenian Tradisional 

sebagai Sarana Strategi Kebudayaan di 

Tengah Determinasi Teknologi 

Komunikasi. Semarang: Nusa 

Universitas Diponegoro 

Kasemin, Kasianto. 1999. Ludruk Sebagai 

Teater Sosial. Surabaya: Airlangga 

University Press 

Lisbijanto, Herry. 2013. Ludruk. Yogyakarta:  

Graha Ilmu 

Moleong, Lexy J.. 2002. Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Peacock., James L. 2005. Ritus Modernisasi 

Aspek Sosial & Simbolik Teater Rakyat 

Indonesia. Jakarta Selatan: Desantara. 

Supriyanto, Henricus.2012. Postkolonial Pada 

Lakon Ludruk Jawa Timur. Malang: 

Bayumedia Publishing 

Sugiyono, 2006. Metode Penelitian Kuantitatif, 

Kualitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta 

Supriyanto, Henricus.2018.Ludruk Jawa Timur 

Dalam Pusaran Zaman. Malang: 

Kelompok Intrans Publishing 

Sudikan, Setya Yuana. 2004, “Tantangan Seni 

Pertunjukan Rakyat (Tradisional) dalam 

menghadapi Era Teknologi 

Komunikasi”, Jurnal Prasasti, No.26 

Tahun 2004 VII April. Hal.13-23. FBS 

UNESA 

Taufiq, Akhmad.2014. Ludruk Wetanan: 

Strategi adaptasi menghadapi industri 

pasar hiburan. Surabaya: Atavisme 

Universitas Jember 


