
 

 
 

13 

TARI MAYANG RONTEK DI KABUPATEN MOJOKERTO TAHUN 1993-2019 
 
 

Ruri Prabawati Kusuma Wardhani 
Jurusan Pendidikan Sejarah 

Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 
Universitas Negeri Surabaya 

Email: ruriprabawati.20035@mhs.unesa.ac.id 
 

Agus Trilaksana 
S-1 Jurusan Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 

Universitas Negeri Surabaya 
Email: agustrilaksana@unesa.ac.id 

 
 

Abstrak 
Tari Mayang Rontek memiliki keterkaitan dengan akulturasi budaya di Kabupaten Mojokerto, namun belum 

ditemukan penelitian yang membahas tentang akulturasi budaya pada busana Tari Mayang Rontek. Pencipta Tari Mayang 
Rontek berjasa dalam menciptakan Tari Mayang Rontek, pencipta Tari Mayang Rontek memiliki peran dalam 
melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto selain berjasa dalam menciptakan Tari Mayang Rontek. 
Penelitian ini membahas mengenai (1) Bagaimana latar belakang terciptanya Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto? (2) Bagaimana akulturasi budaya pada busana Tari Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto? (3) Apakah 
busana Tari Mayang Rontek mengalami modifikasi? (4) Bagaimana peran seniman, pemerintah, dan masyarakat dalam 
melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto tahun 1993-2019?. Metode yang digunakan dalam penelitian 
ini terdiri dari heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Terciptanya Tari Mayang Rontek didasari tujuan 
agar Kabupaten Mojokerto memiliki seni tari khas Kabupaten Mojokerto sebagai representasi budaya Mojokerto 
Akulturasi budaya pada busana Tari Mayang Rontek merupakan hasil adaptasi busana Pengantin Mojoputri disesuaikan 
dengan kebutuhan pertunjukan seni tari sebagai cerminan perpaduan budaya Jawa dan budaya Islam. Busana Tari Mayang 
Rontek mengalami modifikasi ditinjau berdasarkan penampilan busana dan aksesori penari Mayang Rontek pada 
beberapa acara Tari Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto tahun 2015 dan 2019. Pencipta Tari Mayang Rontek 
berperan sebagai pendiri sanggar Tari Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Penari Mayang Rontek berperan sebagai 
agen transmisi budaya yang menghidupkan Tari Mayang Rontek sebagai identitas budaya Kabupaten Mojokerto. 
 
Kata Kunci: Tari Mayang Rontek, Akulturasi Budaya, Modifikasi, Peran Pencipta Tari. 
 

Abstract 
Mayang Rontek Dance is related to cultural acculturation in Mojokerto Regency, but no research has yet been 

found discussing cultural acculturation in the costumes of Tari Mayang Rontek. The creator of the Mayang Rontek Dance 
played a significant role in its creation and also in preserving the Mayang Rontek Dance in Mojokerto Regency, in 
addition to being instrumental in its creation. This research discusses (1) What is the background of the creation of the 
Mayang Rontek Dance in Mojokerto Regency? (2) How is cultural acculturation reflected in the costumes of the Mayang 
Rontek Dance in Mojokerto Regency? (3) Has the costume of the Mayang Rontek Dance undergone modifications? (4) 
What is the role of artists, the government, and the community in preserving the Mayang Rontek Dance in Mojokerto 
Regency from 1993-2019? The methods used in this research consist of heuristics, source criticism, interpretation, and 
historiography. The creation of the Mayang Rontek Dance was based on the goal of having a distinctive dance art in 
Mojokerto Regency as a representation of Mojokerto's culture. The cultural acculturation in the costumes of the Mayang 
Rontek dance is the result of adapting the Mojoputri bridal attire to meet the needs of dance performances, reflecting the 
blend of Javanese and Islamic cultures. The costumes of the Mayang Rontek Dance underwent modifications based on 
the appearance of the costumes and accessories of the Mayang Rontek dancers at several Mayang Rontek Dance events 
in Mojokerto Regency in 2015 and 2019. The creator of the Mayang Rontek dance serves as the founder of the Mayang 
Rontek dance studio in Mojokerto Regency. The Mayang Rontek dancers serve as cultural transmission agents who bring 
the Mayang Rontek dance to life as the cultural identity of Mojokerto Regency. 
 
Keywords: Mayang Rontek Dance, Cultural Aculturation, Modification, The Role of Dance Creator. 
  
 
 
 
 



 

 
 

14 

PENDAHULUAN
Kabupaten Mojokerto adalah salah satu kabupaten 

yang ada di Provinsi Jawa Timur. Kabupaten Mojokerto 
terkenal sebagai Bumi Majapahit yang memiliki banyak 
peninggalan sejarah masa Hindu-Buddha terutama pada 
masa Kerajaan Majapahit, seperti Situs Lantai Segi Enam, 
Situs Umpak Sentonorejo, Situs Klinterejo, Kolam 
Segaran, Candi Watesumpak, Candi Tikus, Candi Bajang 
Ratu, Candi Wringin Lawang, Candi Brahu, Candi 
Kedaton Sumur Upas, Candi Gentong, Candi Pasetran, 
Candi Jedong, Candi Kesiman Tengah, Candi Jolotundo, 
dan lain sebagainya. Kabupaten Mojokerto juga memiliki 
banyak tradisi dan kesenian selain beberapa peninggalan 
sejarah, beberapa tradisi dan kesenian di Kabupaten 
Mojokerto yaitu seperti Tradisi Ruwat Agung Bumi 
Nuswantara, Tradisi Ruwat Agung Patirtan Jolotundo, 
Tradisi Grebeg Suro Majapahit, Kesenian Ludruk Karya 
Budaya, Kesenian Bantengan, Kesenian Ujung, Kesenian 
Tari Mayang Rontek, dan lain sebagainya.1  

Tari Mayang Rontek adalah salah satu kesenian 
berupa tarian yang berasal dari Kabupaten Mojokerto. Tari 
Mayang Rontek termasuk tari kreasi baru yang diciptakan 
pada tahun 1993 oleh Pak Setu sebagai seniman asli dari 
Kabupaten Mojokerto. Budaya yang terdapat pada Tari 
Mayang Rontek tidak terpengaruh oleh budaya asing, tari 
ini tercipta dari budaya lokal masyarakat Kabupaten 
Mojokerto. Terciptanya Tari Mayang Rontek terinspirasi 
dari prosesi pernikahan Pengantin Mojoputri yang 
merupakan bagian prosesi acara bedhol manten (temu 
manten) Pengantin Mojoputri. Tari Mayang Rontek 
merupakan tarian pertama yang terdapat di Kabupaten 
Mojokerto.  

Terciptanya Tari Mayang Rontek memiliki tujuan 
agar Kabupaten Mojokerto memiliki kesenian berupa seni 
tari yang menjadi simbol dari Kabupaten Mojokerto. 
Penyelenggaraan pementasan Tari Mayang Rontek sering 
ditampilkan pada beberapa acara penting di Kabupaten 
Mojokerto seperti acara HUT Kabupaten Mojokerto, acara 
festival kesenian, acara Pemilihan Duta Wisata Gus dan 
Yuk Kabupaten Mojokerto, Festival Pawai Budaya 
Majapahit, dan lain sebagainya. Puncak pementasan Tari 
Mayang Rontek diselenggarakan oleh Pemerintah 
Kabupaten Mojokerto pada acara Festival Pawai Budaya 
Majapahit pada tahun 2019 yang menghadirkan seribu 
penari Mayang Rontek.2  

Tari Mayang Rontek memiliki keterkaitan dengan 
akulturasi budaya di Kabupaten Mojokerto. Penulis 
menelusuri beberapa penelitian terdahulu terkait Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Penulis belum 
menemukan penelitian terdahulu yang membahas tentang 
akulturasi budaya pada Tari Mayang Rontek misalnya 
akulturasi budaya pada busana Tari Mayang Rontek. 
Akulturasi budaya menjadi keunikan dari Tari Mayang 
Rontek, sehingga akulturasi budaya lokal pada Tari 

                                                             
1 Fendy Hermansyah, Kesenian Khas Bumi Mojokerto yang 

Punya Energi Spiritual dan Makna Budaya, diakses dari 
https://radarmojokerto.jawapos.com/seni-budaya/824171496/5-
kesenian-khas-bumi-mojokerto-yang-punya-energi-spiritual-dan-makna-
budaya pada tanggal 20 Februari 2024. 

Mayang Rontek merupakan bahan kajian yang menarik 
untuk diteliti.  

Penyelenggaraan pementasan Tari Mayang Rontek 
dalam melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto merupakan peran yang sering ditampilkan oleh 
Pemerintah Kabupaten Mojokerto. Pencipta Tari Mayang 
Rontek  merupakan tokoh penting yang berjasa dalam 
menciptakan Tari Mayang Rontek. Peneliti belum 
mengetahui peran pencipta Tari Mayang Rontek dalam 
melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto selain berjasa dalam menciptakan Tari Mayang 
Rontek. Melalui penelitian ini penulis tertarik untuk 
mengetahui peran pencipta Tari Mayang Rontek dalam 
melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto. 

Berdasarkan uraian tersebut memunculkan 
ketertarikan peneliti untuk mengkaji lebih jauh tentang 
akulturasi budaya pada Tari Mayang Rontek yang ada di 
Kabupaten Mojokerto, serta peran pencipta Tari Mayang 
Rontek dalam melestarikan Tari Mayang Rontek di 
Kabupaten Mojokerto. Penelitian berjudul “Tari Mayang 
Rontek di Kabupaten Mojokerto Tahun 1993-2019” 
penting dikaji lebih dalam untuk menambah wawasan 
tentang kesenian lokal yang ada di Kabupaten Mojokerto. 

METODE PENELITIAN 
Dalam penulisan skripsi ini, metode yang 

digunakan peneliti adalah metode penelitian sejarah. 
Kuntowijoyo menyatakan bahwa penelitian sejarah terdiri 
dari empat tahap, yaitu pengumpulan sumber (heuristik), 
kritik sumber (verifikasi), interpretasi, dan historiografi.3 
Setelah peneliti melakukan tahap pemilihan topik, 
selanjutnya terdapat empat tahap penelitian sejarah, yaitu 
kritik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. 

Heuristik merupakan langkah pertama yang 
dilakukan dalam penelitian sejarah untuk menelusuri 
sumber-sumber sejarah yang dibutuhkan dalam penelitian. 
Sumber primer yang digunakan dalam penelitian ini 
didapatkan melalui wawancara dengan pelatih Tari 
Mayang Rontek dan penari Mayang Rontek yang 
berpengalaman dalam Tari Mayang Rontek. Sumber 
sekunder yang digunakan dalam penelitian ini didapatkan 
melalui penelusuran sumber-sumber seperti beberapa buku 
dan beberapa penelitian terdahulu yang masih relevan 
tentang tari, sumber-sumber tersebut didapatkan di  Dinas 
Perpustakaan dan Kearsipan Kabupaten Mojokerto, 
Perpustakaan Universitas Negeri Surabaya, Dinas 
Perpustakaan dan Kearsipan Pemerintah Provinsi Jawa 
Timur, Perpustakaan Balai Pelestarian Kebudayaan 
Wilayah XI Jawa Timur, serta penelusuran sumber-sumber 
online melalui sumber digital dari Perpustakaan Jurusan 
Pendidikan Sejarah Universitas Negeri Surabaya. 

Kritik sumber merupakan langkah kedua setelah 
melakukan tahap heuristik dalam penelitian sejarah. Kritik 

2 Dinas Pariwisata, Kepemudaan, dan Olahraga Kabupaten 
Mojokerto, Dokumen Laporan Kinerja Instansi Pemerintah (LKjIP), 
2019. 

3 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 2013), hlm. 69. 



 

 
 

15 

sumber dalam penelitian sejarah terdiri dari kritik internal 
dan kritik eksternal, namun penulis hanya menerapkan 
kritik internal dalam penelitian ini. Kritik internal adalah 
langkah dalam melakukan verifikasi atau pemeriksaan 
terhadap faktor-faktor di dalam sumber sejarah untuk 
mengetahui bahwa isi sumber tersebut dapat dipercaya. 
Peneliti menerapkan kritik internal terhadap sumber lisan 
melalui hasil wawancara dari beberapa narasumber dengan 
sumber-sumber yang didapat. Peneliti perlu melakukan 
perbandingan terhadap data hasil wawancara dari beberapa 
narasumber dengan informasi dari sumber-sumber yang 
didapat. Peneliti perlu menganalisis kembali kesesuaian 
fakta tentang hal-hal yang berkaitan dengan Tari Mayang 
Rontek, salah satunya yaitu tentang penciptaan Tari 
Mayang Rontek dari perbandingan informasi antara hasil 
wawancara dengan fakta dari sumber-sumber yang 
didapat. 

Interpretasi merupakan langkah ketiga setelah 
melakukan tahap kritik sumber dalam penelitian sejarah 
untuk menganalisis dan menerjemahkan beberapa fakta 
yang didapatkan. Pada tahap interpretasi, peneliti 
melakukan dua tahap yaitu analitis dan sintesis.4 Pada 
tahap analitis, peneliti menguraikan fakta yang didapatkan 
dari sumber sejarah yang telah melalui tahap kritik 
kemudian penulis menerjemahkan fakta tersebut. Pada 
tahap sintesis, peneliti menyatukan fakta yang didapatkan 
dari sumber sejarah yang telah melalui tahap kritik, 
kemudian keterkaitan fakta tentang Tari Mayang Rontek 
dirangkai dalam tahap penulisan sejarah.  

Historiografi merupakan langkah terakhir dalam 
penelitian sejarah untuk menuliskan fakta yang 
sebelumnya telah melalui tahap interpretasi. Pada tahap ini 
peneliti merangkai fakta untuk dituliskan secara sistematis 
dalam bentuk skripsi dengan judul “Tari Mayang Rontek 
di Kabupaten Mojokerto Tahun 1993-2019” yang diujikan 
di dewan penguji. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Tari Mayang Rontek adalah salah satu bentuk seni 

pertunjukan tari yang menampilkan perpaduan budaya 
salah satunya yaitu busana yang dikenakan oleh penari 
Mayang Rontek. Tari Mayang Rontek pada awalnya 
berfungsi sebagai pelengkap prosesi bedhol manten pada 
Pengantin Mojoputri kemudian beralih fungsi sebagai 
tarian khas dari Kabupaten Mojokerto.  Tari Mayang 
Rontek merupakan cerminan perpaduan nilai-nilai budaya 
yang hidup berdampingan dalam masyarakat Kabupaten 
Mojokerto. Akulturasi adalah proses perpaduan dua 
kebudayaan atau lebih yang saling mempengaruhi 
sehingga menghasilkan bentuk kebudayaan baru.5 
Akulturasi dalam konteks tari dapat diartikan sebagai 
perpaduan berbagai unsur budaya yang membentuk sebuah 
kesatuan seni tari yang unik.  

A. Latar Belakang Terciptanya Kesenian Tari Mayang 
Rontek 

                                                             
4 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2003), hlm. 10. 
5 Muhamad Arif, Akulturasi Budaya Islam dan Budaya Lokal 

Munculnya ide penciptaan Tari Mayang Rontek 
berasal dari gagasan Pak Mahmoed Zain yang menempuh 
kuliah S3 di Universitas Airlangga Surabaya untuk 
melakukan penelitian tentang tarian pelengkap Prosesi 
Pengantin Mojoputri. Ide penciptaan Tari Mayang Rontek 
juga dipengaruhi oleh munculnya kesadaran Pak Mahmoed 
Zain bahwa Kabupaten Mojokerto belum memiliki tarian 
yang dapat merepresentasikan identitas Kabupaten 
Mojokerto. Ketiadaan tarian khas yang merepresentasikan 
identitas Kabupaten Mojokerto membuat daerah ini kurang 
memiliki daya tarik identitas budaya yang kuat.  

Pak Setu mengawali proses penciptaan Tari 
Mayang Rontek dengan mengamati prosesi pernikahan 
Pengantin Mojoputri di Kabupaten Mojokerto yang 
diselenggarakan di Pendopo Kabupaten Mojokerto pada 
pertengahan tahun 1993. Pengamatan ini bertujuan untuk 
mendapatkan ide dalam merancang Tari Mayang Rontek 
yang berfungsi sebagai tarian penyambutan tamu setelah 
prosesi bedhol menten Pengantin Mojoputri. Pak Setu juga 
mencari beberapa referensi berkaitan dengan Pengantin 
Mojoputri dari berbagai sumber, termasuk menggali 
informasi melalui observasi dan diskusi dengan penulis 
buku Pengantin Mojoputri yaitu Bapak Mahmoed Zain 
untuk mendapatkan gambaran yang jelas. Pak Setu 
mendapatkan inspirasi dari iringan dan busana pada prosesi 
Pengantin Mojoputri yang akan diadaptasi dalam Tari 
Mayang Rontek setelah melakukan observasi dan diskusi 
dengan Pak Mahmoed Zain.  

Penciptaan gerakan Tari Mayang Rontek diperoleh 
setelah menyaksikan prosesi Pengantin Mojoputri untuk 
membuat skenario gerak tari, skenario tersebut membantu 
dalam menentukan rancangan gerakan.6 Penciptaan 
gerakan Tari Mayang Rontek diadaptasi dari beberapa 
gerakan yang diadaptasi dari prosesi Pengantin Mojoputri 
yaitu gerakan membawa sesaji dan gerakan menabur 
bunga, serta beberapa gerak Tari Remo berasal dari gerak 
Tari Remo Jombang dan gerak Tari Remo Surabaya. 
Beberapa gaya gerakan tari tersebut kemudian diadaptasi 
dan dikembangkan sendiri oleh Pak Setu. Tari Mayang 
Rontek memiliki gerakan yang lebih lembut dan dinamis 
walaupun diadaptasi dari beberapa gerak Tari Remo. 
Adaptasi gerakan bertujuan untuk memunculkan gaya 
gerak baru yang kemudian dijadikan sebagai gaya gerak 
tari Mojokerto, kemudian Pak Setu memilih beberapa 
gerakan untuk dirangkai menjadi gerakan Tari Mayang 
Rontek. 

Penciptaan iringan musik Tari Mayang Rontek 
dilakukan melalui kerja sama dengan Bapak Sumarji untuk 
menentukan musik pengiring beserta gendhing yang sesuai 
untuk mengiringi gerakan Tari Mayang Rontek. Pak 
Sumarji mengadaptasi beberapa iringan musik yang 
terdapat pada prosesi Pengantin Mojoputri, yaitu gamelan 
Jawa Timur dan gendhing Giro Jaten. Gendhing Giro Jaten 
dipilih sebagai iringan Tari Mayang Rontek untuk 
memberikan suasana agung prosesi bedhol manten dalam 
Tari Mayang Rontek.  

dalam Tradisi Ngejot di Desa Pengayaman Bali, (Jakarta: Publica Utama 
Indonesia, 2018), hlm. 20. 

6 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 
Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 04 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 



 

 
 

16 

Pak Sumarji juga mengadaptasi beberapa gendhing 
Jawa Timur, yaitu gendhing Jula-Juli dan gendhing Srepeg 
Surabaya. Pemilihan gendhing Jula-Juli dan gendhing 
Srepeg Surabaya bertujuan memberikan variasi iringan 
Tari Mayang Rontek sebagai penanda pergantian gerak di 
pertengahan gerakan Tari Mayang Rontek. Pak Sumarji 
merancang iringan Tari Mayang Rontek sesuai arahan dari 
Pak Setu dengan memilih alat musik yang sesuai dengan 
setiap karakter gerakan Tari Mayang Rontek. Konsep 
iringan didominasi oleh gamelan Jawa Timur yang 
diselingi gendhing Jula-Juli, gendhing Giro Jaten, dan 
gendhing Srepeg Surabaya, serta rebana keplak.  

Penciptaan busana Tari Mayang Rontek dilakukan 
setelah berhasil menciptakan rangkaian gerakan Tari 
Mayang Rontek dan rangkaian iringan musik Tari Mayang 
Rontek. Penciptaan busana Tari Mayang Rontek 
mengadaptasi dari busana Pengantin Mojoputri, hal ini 
bertujuan untuk menggambarkan karakter manten putri. 
Pak Setu menyederhanakan busana Pengantin Mojoputri 
yang diadaptasi menjadi busana Pengantin Mojoputri, 
konsep penyederhaan busana ini berhubungan dengan 
gerak penari Mayang Rontek. Busana Tari Mayang Rontek 
dirancang dalam desain yang sederhana bertujuan untuk 
mempermudah penari Mayang Rontek ketika bergerak. 

Pak Setu menentukan penari Mayang Rontek 
setelah menyelesaikan perancangan gerakan, iringan 
musik, dan busana Tari Mayang Rontek. Pak Setu 
menentukan penari dengan memilih remaja putri yang 
mahir dalam menari. Remaja putri dipilih sebagai penari 
Mayang Rontek karena gerakan Tari Mayang Rontek 
cenderung anggun dan membutuhkan keluwesan, sehingga 
lebih cocok untuk ditarikan oleh remaja putri daripada laki-
laki, serta bertujuan untuk mencerminkan keanggunan 
perempuan muda. Para penari yang dipilih berasal dari 
sanggar seni Majapahit di Pendopo Pemda tingkat II 
Kabupaten Mojokerto berdasarkan rekomendasi yang 
diberikan oleh Pak Mahmoed Zain. 

Tari Mayang Rontek pertama kali ditampilkan dan 
disaksikan oleh masyarakat umum di Pendopo Agung 
Kabupaten Mojokerto pada tahun 1996 sebagai tarian yang 
menjadi pelengkap prosesi Pengantin Mojoputri. Pada 
tahun yang sama, Bupati Mahmoed Zain meresmikan Tari 
Mayang Rontek sebagai tarian khas Kabupaten Mojokerto. 
Tari Mayang Rontek tetap menjadi tarian khas Kabupaten 
Mojokerto yang beralih fungsi sebagai tarian pembuka 
sebagai hiburan pada beberapa acara resmi maupun tidak 
resmi di Kabupaten Mojokerto. Tari Mayang Rontek 
sering ditampilkan sebagai tarian pembuka karena 
berfungsi sebagai representasi dari identitas Kabupaten 
Mojokerto. 

Prosesi Pengantin Mojoputri mulai jarang 
ditampilkan oleh masyarakat Kabupaten Mojokerto karena 
prosesi ini tidak lagi dipromosikan seperti pada masa 
kepemimpinan Bupati Mahmoed Zain, sehingga pada 
tahun 2000-an, Tari Mayang Rontek sering ditarikan secara 
terpisah dari prosesi Pengantin Mojoputri. Hal ini didasari 
oleh minat masyarakat terhadap penyelenggaraan Prosesi 
Pengantin Mojoputri semakin memudar karena 
penyelenggaraan prosesi Pengantin Mojoputri 
memerlukan biaya yang besar dan membutuhkan waktu 

yang lama. Selain itu, tidak banyak perias pengantin yang 
memiliki kemampuan dan keterampilan merias Pengantin 
Mojoputri serta tidak banyak perias yang memiliki busana 
Pengantin Mojoputri untuk disewakan. 

B.  Akulturasi Busana dan Aksesori Tari Mayang 
Rontek 

Busana Tari Mayang Rontek mengalami adaptasi 
dalam akulturasi budaya. Busana Tari Mayang Rontek 
mengadaptasi busana Pengantin Mojoputri yang 
disesuaikan untuk keperluan pertunjukan seni tari. Alasan 
busana Pengantin Mojoputri diadaptasi sebagai busana 
Tari Mayang Rontek karena busana Pengantin Mojoputri 
merupakan hasil perpaduan antara budaya Jawa dan 
budaya Islam yang memiliki keterkaitan erat dengan unsur 
budaya lokal di Kabupaten Mojokerto.  

Adaptasi busana Tari Mayang rontek 
memperhatikan aspek kenyamanan penari ketika bergerak. 
Penari Mayang Rontek membutuhkan busana yang 
nyaman dan tidak menghambat gerakan. Busana Tari 
Mayang Rontek diadaptasi dari busana Pengantin 
Mojoputri dengan tampilan lebih sederhana yang 
disesuaikan dengan kebutuhan pertunjukan seni tari. 

Budaya Jawa yang diadaptasi dalam busana Tari 
Mayang Rontek menjadi lambang bahwa harga diri 
seseorang tercermin dari cara berpakaian (ajining raga saka 
busana). Akulturasi busana Tari Mayang Rontek 
mengutamakan nilai kesopanan budaya Jawa  pada 
penampilan penari Mayang Rontek. Nilai kesopanan 
budaya Jawa dalam akulturasi busana memiliki peran 
penting untuk mengekspresikan nilai budaya Jawa alam 
busana Tari Mayang Rontek.  

Budaya Islam yang diadaptasi dalam busana Tari 
Mayang Rontek mengutamakan etika busana Islam sebagai 
penutup aurat.. Akulturasi busana Tari Mayang Rontek 
perlu mengutamakan etika busana Islam sebagai penutup 
aurat untuk memberikan kesan busana yang tertutup. 
Aspek kesopanan budaya Islam dalam akulturasi busana 
memiliki peran penting untuk memudahkan proses seleksi 
unsur budaya Jawa yang sesuai untuk dipadukan dengan 
budaya Islam. 

Kebaya lengan panjang diadaptasi dari kebaya yang 
dipakai oleh Pengantin Mojoputri. Kebaya lengan panjang 
merepresentasikan budaya Islam karena berfungsi sebagai 
busana untuk menutupi tubuh bagian atas mulai dari 
sebagian leher, bagian bahu, bagian lengan, bagian dada, 
hingga bagian pinggang.  Budaya Islam pada kebaya 
lengan panjang yang menutupi tubuh bagian atas 
disesuaikan dengan etika busana Islam sebagai penutup 
aurat. 

Sewek (jarik) diadaptasi dari sewek (jarik) yang 
dipakai oleh Pengantin Mojoputri. Sewek (jarik) 
merepresentasikan budaya Islam karena berfungsi sebagai 
busana untuk menutupi tubuh bagian bawah mulai dari 
bagian pinggang hingga mata kaki. Pemakaian sewek pada 
penari Mayang Rontek sedikit dilonggarkan serta 



 

 
 

17 

disesuaikan dengan tubuh penari disesuaikan dengan etika 
busana Islam sebagai penutup aurat. 

Kain tutup gelung diadaptasi dari roncean melati 
segar yang dipakai oleh Pengantin Mojoputri. Ide 
terciptanya kain tutup gelung sebagai pengganti roncean 
melati segar karena penggunaan roncean melati segar pada 
Tari Mayang Rontek dinilai kurang efisien untuk 
memvisualkan simbol kerudung. Selain itu, pembuatan 
roncean melati memerlukan melati yang segar, 
membutuhkan waktu yang lama untuk meronce melati 
segar, memerlukan biaya khusus untuk keperluan meronce, 
serta roncean melati segar hanya digunakan dalam sekali 
pakai. Penggunaan kain tutup gelung sebagai pengganti 
roncean melati segar tidak digantikan dengan roncean 
melati palsu karena kain tutup gelung dinilai lebih efisien 
untuk memvisualkan tampilan kerudung. Penggunaan kain 
tutup gelung lebih menghemat biaya serta kain tutup 
gelung dapat digunakan berkali-kali untuk keperluan 
pertunjukan Tari Mayang Rontek selanjutnya. 

Budaya Jawa pada sanggul gelung keling, kemben 
hitam, wolo, rampek, sabuk, sampur, dan irah-irahan 
memberikan kesan estetika busana berdasarkan aspek 
visual busana Tari Mayang Rontek. Sanggul gelung keling 
diadaptasi dari sanggul gelung keling yang dikenakan oleh 
Pengantin Mojoputri. Sanggul gelung keling dipilih 
sebagai representasi budaya Jawa pada perlengkapan 
busana Tari Mayang Rontek untuk memberikan ciri khas 
busana Tari Mayang Rontek berupa sanggul yang 
berbentuk kerucut. Sanggul gelung keling 
merepresentasikan simbol keindahan rambut penari 
sebagai bagian dari aspek visual pada busana Tari Mayang 
Rontek. 

Irah-irahan diadaptasi dari irah-irahan pada 
aksesoris busana Pengantin Mojoputri. Irah-irahan dipilih 
sebagai sebagai representasi budaya Jawa berdasarkan  
aspek fungsional dan aspek visual. Aspek fungsional pada 
irah-irahan yaitu sebagai pelengkap hiasan kepala. Irah-
irahan berwarna kuning keemasan dengan hiasan berlian 
warna-warni berfungsi memperindah kepala penari serta 
menambah kecantikan tampilan wajah penari yang 
merepresentasikan aspek visual pada busana Tari Mayang 
Rontek. 

Kemben diadaptasi dari kemben pada busana tari 
Jawa. Kemben dipilih sebagai representasi budaya Jawa 
berdasarkan aspek fungsional dan aspek visual. Aspek 
fungsional pada kemben hitam yaitu sebagai pelengkap 
pada kebaya lengan panjang. Kemben memiliki hiasan 
bordir emas di bagian tepi kemben yang berfungsi 
menghiasi tampilan busana bagian atas terutama pada 
bagian dada sampai bagian pinggang. Warna pada kemben 
berfungsi memberikan kontras yang menarik dengan 
warna-warna cerah lainnya, sehingga menambah 
keindahan tampilan gerakan bahu dan lengan penari 
terlihat lebih anggun dan menarik. Hiasan bordir emas 
pada kemben menambah keindahan busana bagian atas 
yang mencerminkan aspek keindahan visual pada busana 

Tari Mayang Rontek. 
Wolo dan rampek diadaptasi dari wolo dan rampek 

pada busana Pengantin Mojoputri. Wolo dan rampek 
dipilih sebagai sebagai representasi budaya Jawa 
berdasarkan aspek fungsional dan aspek visual. Aspek 
fungsional pada wolo dan rampek yaitu sebagai pelengkap 
pada sewek (jarik). Wolo dan rampek memiliki hiasan 
motif tumbuhan dengan didominasi payet emas yang 
berfungsi menghiasi tampilan busana bagian atas terutama 
pada bagian pinggang hingga bagian lutut. Hiasan motif 
tumbuhan payet emas pada wolo dan rampek menambah 
keindahan busana bagian bawah yang mencerminkan 
aspek keindahan visual pada busana Tari Mayang Rontek. 

Sabuk diadaptasi dari sabuk pada busana Pengantin 
Mojoputri. Sabuk dipilih sebagai representasi budaya Jawa 
berdasarkan aspek fungsional dan aspek visual. Sabuk 
berfungsi untuk mempererat kemben hitam, wolo, dan 
rampek yang telah dipakai oleh penari agar tidak mudah 
geser ketika bergerak. Sabuk memiliki hiasan payet emas 
seperti pada kemben hitam namun tidak disertai motif 
tumbuhan. Hiasan payet emas pada kemben hitam 
memberi tampilan pinggang yang proporsional sehingga 
menambah keindahan busana bagian atas yang 
mencerminkan aspek keindahan visual pada busana Tari 
Mayang Rontek. 

Sampur diadaptasi dari sampur pada perlengkapan 
seni tari Jawa. Sampur dipilih sebagai representasi budaya 
Jawa bertujuan mendukung daya tarik dan penekanan 
visual untuk memperindah gerakan Tari Mayang Rontek. 
Sampur menambah kesan keanggunan ketika dipadukan 
melalui gerakan sehingga mencerminkan aspek keindahan 
visual pada busana Tari Mayang Rontek. 

Berdasarkan identifikasi perlengkapan busana yang 
diadaptasi dari budaya Islam dan budaya Jawa kemudian 
diklasifikasikan dalam dua jenis busana yaitu busana inti 
dan busana pelengkap.  Busana inti adalah busana utama 
yang berfungsi memberikan kesan busana yang tertutup. 
Busana Tari Mayang Rontek yang termasuk busana inti 
yaitu kebaya lengan panjang dan sewek (jarik). Busana 
pelengkap adalah busana yang berfungsi untuk melengkapi 
busana inti serta memperindah busana inti. Busana Tari 
Mayang Rontek yang termasuk busana pelengkap yaitu 
kain tutup gelung, sanggul gelung keling, kemben hitam, 
wolo, rampek, sabuk, sampur, dan irah-irahan. 

Busana Tari Mayang Rontek yang telah 
diklasifikasikan dalam busana inti dan busana pelengkap 
kemudian disusun dalam urutan pemakaian busana. Urutan 
pemakaian busana diawali dari pemakaian busana pada 
tubuh penari. Pemakaian busana pada tubuh penari diawali 
dari pemakaian busana inti yaitu kebaya lengan panjang 
dan sewek (jarik), kemudian dilanjutkan dengan 
pemakaian busana pelengkap yaitu kemben, wolo dan 
rampek, sabuk, serta sampur. Pemakaian atribut busana 
pada kepala penari dilanjutkan setelah penari memakai 
busana inti dan busana pelengkap. Urutan pemakaian 



 

 
 

18 

atribut kepala diawali dari sanggul gelung keling, irah-
irahan, dan kain tutup gelung.  

Urutan pemakaian busana Tari Mayang Rontek 
menampilkan rangkaian  busana sebagai representasi 
perpaduan budaya Islam dan budaya Jawa dalam tampilan 
busana tertutup yang mengutamakan prinsip kesopanan.  
Akulturasi pada busana Tari Mayang Rontek menerapkan 
akulturasi damai. Akulturasi melalui metode adaptif 
menjadikan budaya Islam dan budaya Jawa dapat berjalan 
beriringan secara damai sehingga terjadilah proses 
akulturasi pada busana Tari Mayang Rontek. 

Akulturasi melalui adaptasi digunakan untuk 
melakukan seleksi busana yang dapat diterapkan untuk 
menciptakan karakteristik busana Tari Mayang Rontek. 
Perpaduan unsur budaya Jawa dan Islam pada busana Tari 
Mayang Rontek dikembangkan melalui strategi kombinasi 
fungsionalitas, yaitu memadukan dua unsur budaya 
menjadi desain baru yang lebih nyaman. Hasil 
pengembangan unsur budaya dilakukan melalui strategi 
kombinasi fungsionalitas sehingga menghasilkan desain 
busana Tari Mayang Rontek yang merepresentasikan 
akulturasi budaya Jawa dan budaya Islam. 
C.  Modifikasi Busana dan Aksesori pada Tari Mayang 

Rontek 
Ditinjau berdasarkan hasil wawancara dengan 

pemilik Sanggar Seni Gadung Melati, peneliti 
mendapatkan informasi bahwa busana Tari Mayang 
Rontek mengalami beberapa modifikasi busana. Busana 
Tari Mayang Rontek mengalami modifikasi tanpa 
mengubah busana inti yang merepresentasikan akulturasi 
budaya Jawa dan Islam. Modifikasi busana dilakukan 
dengan mengurangi beberapa atribut dan memberikan 
variasi warna pada busana Tari Mayang Rontek. 
Modifikasi busana bertujuan untuk menampilkan busana 
dengan tampilan yang lebih praktis dan modern. Busana 
Tari Mayang Rontek memiliki atribut atau busana yang 
wajib dihadirkan dalam rangkaian busana Tari Mayang 
Rontek yaitu sanggul gelung keling, hiasan rontek, kebaya 
lengan panjang, sewek (jarik), sabuk, dan sampur.7 

Peneliti melakukan identifikasi terhadap modifikasi 
busana Tari Mayang Rontek ditinjau berdasarkan 
penampilan penari Mayang Rontek yang diselenggarakan 
di Kabupaten Mojokerto tahun 1993-2019. Busana Tari 
Mayang Rontek belum mengalami modifikasi pada tahun 
1993-2014. Busana Tari Mayang Rontek mulai mengalami 
modifikasi pada tahun 2015, hal ini ditinjau berdasarkan 
penampilan busana pada beberapa acara dan festival Tari 
Mayang Rontek yang diselenggarakan di Kabupaten 
Mojokerto tahun 2015 dan 2019, yaitu Festival Tari 
Mayang Rontek tingkat SMA Kabupaten Mojokerto dalam 
rangka HUT Kabupaten Mojokerto ke-722 dan dalam 
rangka Hari Tari Sedunia Tahun 2015, serta Acara “Sasi 
Tutup Kartika” Dirgahayu Majapahit ke-726 Tahun 2019. 

Peneliti melakukan identifikasi terhadap modifikasi 
aksesori kepala pada Tari Mayang Rontek ditinjau 

                                                             
7 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 

Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 04 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 

berdasarkan penampilan penari Mayang Rontek yang 
diselenggarakan di Kabupaten Mojokerto tahun 1993-
2019. Aksesori kepala pada Tari Mayang Rontek belum 
mengalami modifikasi pada tahun 1993-2014. Aksesori 
kepala pada Tari Mayang Rontek mulai mengalami 
modifikasi pada tahun 2015, hal ini ditinjau berdasarkan 
penampilan aksesori kepala pada Tari Mayang Rontek 
pada beberapa acara dan festival Tari Mayang Rontek yang 
diselenggarakan di Kabupaten Mojokerto tahun 2015 dan 
2019, yaitu Festival Tari Mayang Rontek tingkat SMA 
Kabupaten Mojokerto dalam rangka HUT Kabupaten 
Mojokerto ke-722 dan dalam rangka Hari Tari Sedunia 
Tahun 2015, serta Acara “Sasi Tutup Kartika” Dirgahayu 
Majapahit ke-726 Tahun 2019. 

Peneliti melakukan identifikasi terhadap modifikasi 
aksesori badan pada Tari Mayang Rontek ditinjau 
berdasarkan penampilan penari Mayang Rontek yang 
diselenggarakan di Kabupaten Mojokerto tahun 1993-
2019. Aksesori badan pada Tari Mayang Rontek belum 
mengalami modifikasi pada tahun 1993-2014. Aksesori 
badan pada Tari Mayang Rontek mulai mengalami 
modifikasi pada tahun 2015, hal ini ditinjau berdasarkan 
penampilan aksesori kepala pada Tari Mayang Rontek 
pada beberapa acara dan festival Tari Mayang Rontek yang 
diselenggarakan di Kabupaten Mojokerto tahun 2015 dan 
2019, yaitu Festival Tari Mayang Rontek tingkat SMA 
Kabupaten Mojokerto dalam rangka HUT Kabupaten 
Mojokerto ke-722 dan dalam rangka Hari Tari Sedunia 
Tahun 2015, serta Acara “Sasi Tutup Kartika” Dirgahayu 
Majapahit ke-726 Tahun 2019. 

 
Gambar 1.  

Busana Tari Mayang Rontek sebelum mengalami 
modifikasi 
Sumber: 

https://es.dreamstime.com/search.php?srh_field=mayang
+rontek diakses pada 05 Agustus 2024 

Modifikasi busana Tari Mayang Rontek memiliki 
acuan yang disesuaikan pada tampilan busana tertutup 
yang mengutamakan prinsip kesopanan yang 
mempertimbangkan aspek fleksibilitas.8 Modifikasi 
busana Tari Mayang Rontek dijumpai pada kebaya lengan 
panjang dan sewek (jarik). Kebaya lengan panjang sebelum 

8 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 
Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 04 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 



 

 
 

19 

mengalami modifikasi dibuat dari bahan satin tebal. 
Kebaya lengan panjang memiliki warna utama yaitu warna 
kuning. Sewek (jarik) sebelum mengalami modifikasi 
memiliki warna dasar putih bermotif rawan kloso berwarna 
coklat atau coklat keemasan. 

 
Gambar 2. 

Busana dan aksesori penari Mayang Rontek pada 
Festival Tari Mayang Rontek tingkat SMA Kab. 

Mojokerto dalam rangka HUT Kab. Mojokerto ke-722 
dan dalam rangka Hari Tari Sedunia tahun 2015. 

Sumber : 
https://www.instagram.com/p/B5hf5bHgD-

t/?igsh=MjFjNzlxY2h4zjhx diakses pada 01 Januari 
2025 

Berdasarkan gambar tersebut, peneliti menemukan 
penampilan penari Mayang Rontek tidak memakai kain 
tutup gelung. Kain tutup gelung  tidak disertakan pada 
busana penari Mayang Rontek karena tidak termasuk 
aksesoris yang wajib ditampilkan dalam rangkaian busana 
Tari Mayang Rontek.9 Hal ini didasarkan pada aspek 
fleksibilitas untuk tidak memakai aksesori tertentu selama 
tidak menghilangkan esensi dari busana Tari Mayang 
Rontek.  

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek tidak memakai irah-irahan, namun memakai 
mahkota yang terbuat dari kain styrofoam berwarna kuning 
keemasan. Mahkota memiliki hiasan manik-manik kristal 
warna-warni yang menghiasi bagian depan sanggul gelung 
keling. Ditinjau dari warna dan hiasannya, mahkota 
memberikan kesan mewah yang merepresentasikan aspek 
keindahan visual sebagai aksesori kepala.  

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai hiasan rontek berjumlah 3 buah rontek, 2 
rontek di samping berwarna kuning dan 1 rontek di tengah 
berwarna merah. Hiasan rontek yang sebagai aksesori 
penari Mayang Rontek memiliki variasi warna yang 
beragam. Variasi warna pada hiasan rontek 
merepresentasikan aspek keindahan visual yang terdapat 
pada hiasan kepala sebagai aksesori yang menghiasi 
gelung sanggul keling. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai kebaya lengan panjang berbahan beludru 

                                                             
9 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 

Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 04 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 

berwarna merah tanpa dihiasi kemben. Kebaya beludru 
merah memiliki  hiasan bordir emas yang indah pada 
bagian ujung lengan, serta hiasan bordir pada tepi leher dan 
tepi kancing kebaya. Penambahan hiasan berupa kalung 
memperindah tampilan kebaya beludru merah. Kemben 
tidak disertakan dalam busana Tari Mayang Rontek karena 
kebaya beludru merah telah merepresentasikan aspek 
kesopanan dan aspek keindahan visual yang menggantikan 
fungsi kemben sebagai aksesori kebaya. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai sabuk dengan bordir berwarna dasar 
hitam dengan bordir emas di tepi sabuk serta bordir di 
tengah sabuk yang memiliki kombinasi warna emas dan 
merah. Sabuk memiliki warna yang kontras dengan kebaya 
beludru merah. Sabuk berwarna kontras pada kedua acara 
tersebut berfungsi untuk memperindah tampilan pinggang 
merepresentasikan aspek keindahan visual sebagai busana 
pelengkap. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai sampur berwarna oranye yang dihiasi 
roncean manik-manik gantung. Sampur menampilkan 
warna yang kontras dengan kebaya beludru merah. Sampur 
oranye yang dihiasi roncean manik-manik gantung 
berfungsi untuk menampilkan keanggunan penari yang 
merepresentasikan aspek keindahan visual aksesori Tari 
Mayang Rontek. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai sewek berwarna dasar hitam yang dihiasi 
motif teratai berwarna kuning keemasan. Ditinjau dari 
warnanya, sewek memiliki warna sogan yang memberikan 
tampilan kontras dengan kebaya beludru merah. Warna 
sogan pada sewek mempengaruhi tampilan kebaya beludru 
merah terkesan mencolok dan mewah yang 
merepresentasikan aspek keindahan visual sebagai busana 
Tari Mayang Rontek. 

 
Gambar 3 

Busana dan aksesori penari Mayang Rontek pada acara 
“Sasi Tutup Kartika” Dirgahayu Majapahit ke-726 

Tahun 2019. 
Sumber : 

https://www.instagram.com/p/Br7A99fnW0H/igsh=Z2Zm
dzl3NGU1cjMw diakses pada 01 Januari 2025 

Berdasarkan gambar tersebut, peneliti menemukan 
penampilan penari Mayang Rontek tidak memakai kain 
tutup gelung. Kain tutup gelung  tidak disertakan pada 



 

 
 

20 

busana penari Mayang Rontek karena tidak termasuk 
busana yang wajib ditampilkan dalam rangkaian busana 
Tari Mayang Rontek.10 Hal ini didasarkan pada aspek 
fleksibilitas untuk tidak memakai aksesori tertentu selama 
tidak menghilangkan esensi dari busana Tari Mayang 
Rontek. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai irah-irahan berwarna kuning keemasan. 
Irah-irahan memiliki hiasan manik-manik kristal warna-
warni yang menghiasi bagian atas dahi penari Mayang 
Rontek. Ditinjau dari warna dan hiasannya, irah-irahan 
memberikan kesan mewah yang merepresentasikan aspek 
keindahan visual sebagai aksesori kepala. Peneliti 
menemukan penampilan penari Mayang Rontek memakai 
hiasan rontek berjumlah 3 buah rontek yang setiap 
ronteknya tersusun dari 3 warna, yaitu 2 rontek di samping 
tersusun dari warna merah, kuning, dan putih, serta  1 
rontek di tengah tersusun dari warna merah, biru, dan 
kuning. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai kebaya lengan panjang berbahan satin 
tebal berwarna oranye dan kemben hitam berbentuk baju 
lengan pendek. Kebaya satin oranye memiliki desain polos 
tanpa hiasan, sehingga kemben berfungsi untuk 
melengkapi keindahan kebaya.11 Kemben hitam memiliki 
hiasan bordir dengan kombinasi warna kuning, merah, dan 
oranye. Penambahan aksesori berupa kain kace leher yang 
sederhana memperindah tampilan kebaya satin oranye. 
Kemben disertakan dalam busana Tari Mayang Rontek 
untuk merepresentasikan aspek kesopanan dan aspek 
keindahan visual sebagai aksesori pada kebaya. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai kebaya satin yang dilapisi wolo dan 
rampek di bagian luar. Kebaya satin dan sewek didominasi 
warna oranye, sehingga wolo dan rampek berwarna hitam 
berfungsi untuk memberikan kesan kontras pada busana 
Tari Mayang Rontek. Wolo dan rampek memiliki panjang 
yang dapat menutupi pinggul serta memiliki hiasan bordir 
emas serta dihiasi roncean manik-manik gantung berwarna 
emas. Wolo dan rampek yang dihiasi bordir emas dan 
roncean manik-manik gantung merepresentasikan aspek 
keindahan visual sebagai aksesori pada sewek. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai sabuk berwarna dasar oranye yang dihiasi 
manik-manik kristal warna-warni. Sabuk memiliki warna 
yang kontras dengan kemben, wolo, dan rampek. Peneliti 
menemukan penampilan penari Mayang Rontek memakai 
sampur berwarna oranye yang dihiasi roncean manik-
manik gantung. Sampur menampilkan warna yang senada 
dengan kebaya satin oranye. 

Peneliti menemukan penampilan penari Mayang 
Rontek memakai sewek berwarna dasar oranye bermotif 
tumbuhan. Ditinjau dari warnanya, sewek memiliki gradasi 
warna oranye dan warna merah. Gradasi warna pada sewek 
memberikan tampilan busana Tari Mayang Rontek 

                                                             
10 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 

Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 04 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 
11 Inka Miftakurjana, Akulturasi Budaya Melalui Kebaya, 

semakin mencolok yang merepresentasikan aspek 
keindahan visual sebagai busana Tari Mayang Rontek.  

Berdasarkan Gambar 3.8 dan Gambar 3.9 di atas, 
modifikasi busana dan aksesori Tari Mayang Rontek 
memiliki beberapa persamaan dan perbedaan yang 
ditemukan pada Festival Tari Mayang Rontek tingkat SMA 
Kabupaten Mojokerto dalam rangka HUT Kabupaten 
Mojokerto ke-722 dan dalam rangka Hari Tari Sedunia 
Tahun 2015, serta pada Acara “Sasi Tutup Kartika” 
Dirgahayu Majapahit ke-726 Tahun 2019. Persamaan 
modifikasi busana pada acara-acara tersebut ditemukan 
pada penampilan penari Mayang Rontek yang tidak 
memakai kain tutup gelung. Perbedaan modifikasi busana 
pada acara-acara tersebut ditemukan pada kebaya lengan 
panjang, sewek (jarik), hiasan rontek, irah-irahan, 
mahkota, kemben, wolo dan rampek, sabuk, dan sampur. 

Modifikasi busana Tari Mayang Rontek 
menampilkan keindahan busana yang unik dan menarik. 
Desain busana Tari Mayang Rontek menghadirkan 
keindahan tanpa mengurangi keanggunan tarian, serta 
memberikan kesan yang lebih modern dan dinamis. Setiap 
elemen busana Tari Mayang Rontek mulai dari penutup 
kepala hingga jarik, memiliki makna simbolik yang unik, 
misalnya wolo yang terbuat dari satin melambangkan 
kehalusan dan kelembutan seorang wanita, sementara 
sampur menggambarkan keanggunan seorang penari. 

Modifikasi busana Tari Mayang Rontek 
memperlihatkan bagaimana budaya dapat beradaptasi 
dengan zaman, dimana elemen-elemen tradisional 
dipertahankan namun disesuaikan untuk menciptakan 
keselarasan antara fungsi dan makna budaya tersebut 
dalam konteks yang lebih sederhana sehingga modifikasi 
busana dalam Tari Mayang Rontek dapat memperkaya 
penampilan visual penari Mayang Rontek. Busana dalam 
Tari Mayang Rontek menunjukkan bagaimana seni dan 
budaya dapat saling berinteraksi dan beradaptasi. Adaptasi 
ini menunjukkan perpaduan nilai-nilai agama dengan 
tradisi lokal sehingga membentuk identitas budaya yang 
unik. 

D. Peran Seniman dalam Melestarikan Tari Mayang 
Rontek di Kabupaten Mojokerto 

1. Peran Pencipta Tari Mayang Rontek sebagai Pendiri dan 
Pelatih Sanggar Tari 

Terciptanya koreografi Tari Mayang Rontek 
merupakan wujud dedikasi seniman bernama Pak Setu 
terhadap seni tari di Kabupaten Mojokerto. Ditinjau 
berdasarkan pelestarian Tari Mayang Rontek, pencipta tari 
Mayang Rontek memiliki peran penting dalam upaya 
untuk melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto. Pencipta Tari Mayang Rontek berinisiatif 
untuk mendirikan sanggar tari sebagai bentuk dedikasi 
terhadap pelestarian Tari Mayang Rontek. Sanggar tari 
merupakan suatu tempat berkumpulnya sekelompok orang 
yang memiliki minat dan bakat di bidang seni tari, 
mempelajari seni tari, dan melatih keterampilan menari.12 

Konmaspi, Vol. 1 No. 1 (2020). 
12 I Gusti Made Dwi Guna, Menjaga dan Mewariskan Tradisi: 

Perjalanan Maestro Tari Bali Ni Ketut Arini, (Jakarta: Kemendikbud 
Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, 2018), hlm. 38. 



 

 
 

21 

Berikut hasil wawancara dengan Pak Setu sebagai pendiri 
sanggar Gadung Melati: 

“Kami sebagai pelaku seni mempunyai tanggung 
jawab besar dalam melestarikan Tari Mayang 
Rontek sehingga melalui pendirian sanggar dapat 
menajdi pusat pembelajaran dan pelestarian Tari 
Mayang Rontek” 13 
Sanggar Gadung Melati merupakan salah satu 

sanggar tari di Kabupaten Mojokerto. Pendirian sanggar 
Gadung Melati merupakan bentuk dedikasi Pak Setu 
terhadap pelestarian Tari Mayang Rontek selain berjasa 
sebagai pencipta Tari Mayang Rontek, serta sebagai bentuk 
keikutsertaan pencipta tari dalam melestarikan Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Sanggar Gadung 
Melati didirikan oleh Pak Setu pada tahun 1996 setelah 
Tari Mayang Rontek ditetapkan sebagai tarian khas 
Kabupaten Mojokerto. sSanggar ini bertempat di kediaman 
Pak Setu yang berada di Losari Timur Gang 5, RT. 20, RW. 
04, Dusun Losari, Desa Sidoharjo, Kecamatan Gedeg, 
Kabupaten Mojokerto. 

Sanggar Gadung Melati memiliki klasifikasi siswa 
yang terdiri dari perempuan kalangan remaja dan anak-
anak, hal ini bertujuan untuk  Siswa Sanggar Gadung 
Melati mendapatkan penyajian materi gerak yang sama 
dari pelatih tari di Sanggar Gadung Melati meskipun 
terdapat klasifikasi antara remaja dan anak-anak. Menurut 
Pak Setu, alasan pertama tidak membeda-bedakan 
penyajian materi berdasarkan tingkat usia karena Tari 
Mayang Rontek dapat dipelajari oleh kalangan remaja dan 
anak-anak. Alasan kedua, masih terbatasnya jumlah pelatih 
di Sanggar Gadung Melati yang hanya dibina oleh Pak Setu 
dan Bu Rati, sehingga tidak memungkinkan untuk 
mengklasifikasikan penyajian materi berdasarkan tingkat 
usia. Jika hal tersebut dilakukan, maka akan membutuhkan 
banyak waktu dan tenaga, sehingga pelatihan yang 
diberikan tidak efektif dan efisien. Alasan ketiga, pelatihan 
Tari Mayang Rontek hanya ada dua sesi yang dilaksanakan 
setiap Rabu dan Kamis pukul 14.00 WIB untuk siswa anak-
anak, serta setiap Sabtu dan Minggu pukul 14.00 WIB 
untuk siswa remaja. 

Pelatihan gerak Tari Mayang Rontek diawali 
dengan pemanasan yang dilakukan selama 10 menit. 
Diwajibkannya pemanasan bertujuan untuk melenturkan 
otot-otot tubuh sehingga tidak kaku saat bergerak. Tahap 
selanjutnya setelah melakukan pemanasan yaitu latihan 
gerak dasar Tari Mayang Rontek. Latihan gerak dasar Tari 
Mayang Rontek memerlukan waktu 2 bulan atau 16 kali 
pertemuan, yaitu latihan yang dilakukan dua kali dalam 
seminggu, sehingga setiap siswa Sanggar Gadung Melati 
dapat menarikan satu tarian penuh dalam waktu 2 bulan 
setelah tarian selesai diajarkan. Setiap siswa Sanggar 
Gadung Melati yang telah mengikuti latihan selama 2 
bulan diberikan evaluasi berupa tes menari secara individu 
yang diiringi rekaman iringan Tari Mayang Rontek. 
                                                             

13 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 
Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 04 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 

14 Wawancara dengan Latifatul sebagai penari Mayang Rontek, 
di kediaman Latifatul, tanggal 20 Juli 2024 jam 09.00 WIB. 

15 Wawancara dengan Widya sebagai penari Mayang Rontek, di 
kediaman Widya, tanggal 25 Juli 2024 jam 13.00 WIB.   

Adanya evaluasi pelatihan Tari Mayang Rontek 
dimaksudkan untuk mengetahui kemampuan siswa 
Sanggar Gadung Melati tentang pemahaman materi yang 
telah diajarkan oleh pelatih.  
2. Peran Penari Mayang Rontek sebagai Pewaris Tradisi  

Keterlibatan penari Mayang Rontek memiliki 
kontribusi yang penting sebagai investasi terhadap 
pelestarian budaya Kabupaten Mojokerto. Penari Mayang 
Rontek merupakan pelaku utama dalam menampilkan Tari 
Mayang Rontek. Penari Mayang Rontek memiliki peran 
penting sebagai pewaris tradisi dalam melestarikan Tari 
Mayang Rontek. Hal ini dikarenakan penari Mayang 
Rontek bertanggung jawab mempelajari dan memahami 
gerakan Tari Mayang Rontek dengan benar untuk menjaga 
keaslian Tari Mayang Rontek.14 

Penari Mayang Rontek sebagai pewaris budaya 
berperan mempromosikan Tari Mayang Rontek kepada 
masyarakat luas. Keterlibatan penari Mayang Rontek 
menjadi sarana dalam merepresentasikan budaya 
Kabupaten Mojokerto melalui penampilan penari Mayang 
Rontek dalam berbagai acara budaya, festival kesenian, 
dan pertunjukan seni.15 Keterlibatan penari Mayang 
Rontek membantu memperkenalkan Tari Mayang Rontek 
kepada masyarakat luas sehingga dapat memperkuat 
identitas budaya Kabupaten Mojokerto melalui seni tari. 
Hal ini menunjukkan keterlibatan penari Mayang Rontek 
menjadi bagian dari upaya investasi dalam menjaga 
keberlangsungan Tari Mayang Rontek. 

Keterlibatan penari Mayang Rontek merupakan 
investasi dalam menjaga keberlangsungan Tari Mayang 
Rontek sebagai aset berharga yang melestarikan bentuk 
fisik tarian. Investasi ini mencakup upaya untuk 
melestarikan, mempromosikan, dan memperkuat identitas 
budaya Kabupaten Mojokerto. Berdasarkan perspektif 
sosiologis, penari Mayang Rontek berperan sebagai agen 
transmisi budaya yang menghidupkan Tari Mayang 
Rontek sebagai identitas budaya Kabupaten Mojokerto.16 

E.  Peran Pemerintah dalam Melestarikan Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto 

Pemerintah Kabupaten Mojokerto merupakan salah 
satu komponen utama dalam upaya melestarikan Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Pemberdayaan 
dan pengelolaan daerah salah satunya adalah menggali dan 
mengembangkan kesenian daerah salah satunya seni tari. 
Adanya perhatian dan dukungan dari pemerintah 
Kabupaten Mojokerto akan melancarkan upaya pelestarian 
Tari Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Terkait 
dengan teori yang mendukung dapat ditinjau melalui 
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 
tentang pemajuan kebudayaan.17 Mengacu pada undang-
undang tersebut maka pemerintah mempunyai peran 
penting untuk melestarikan kebudayaan dan kearifan lokal 

16 Agen transmisi budaya adalah individu atau kelompok yang 
berperan dalam menyebarkan dan melestarikan tradisi, nilai, dan 
pengetahuan budaya dari satu generasi ke generasi selanjutnya, contohnya 
yaitu seniman.  

17 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 
tentang Pemajuan Kebudayaan. 



 

 
 

22 

untuk memperkuat identitas daerah melalui berbagai 
kebudayaan dan kesenian daerah. 

Pada tahun 2006, Pemerintah Kabupaten Mojokerto 
berperan dalam menetapkan Tari Mayang Rontek sebagai 
salah satu bahan ajar pada mata pelajaran seni budaya dan 
ekstrakurikuler tari sesuai dengan Peraturan Menteri 
Pendidikan Nasional nomor 22 tahun 2006.18 Program ini 
dilakukan sebagai upaya pewarisan dan pelestarian budaya 
asli Mojokerto di tingkat sekolah atau di kalangan para 
pelajar. Hal ini dilakukan untuk memprioritaskan Tari 
Mayang Rontek sebagai materi utama seni tari karena 
materi seni tari sebelumnya berasal dari daerah lain. 

Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten 
Mojokerto mengadakan festival Tari Mayang Rontek 
tingkat pelajar SMA di Kabupaten Mojokerto secara 
berturut-turut pada tahun 2012 hingga tahun 2018. 
Festival-festival tersebut diselenggarakan oleh Dinas 
Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Mojokerto 
bertepatan untuk memperingati HUT Kabupaten 
Mojokerto ke-719 hingga ke-725. Hal ini menunjukkan 
upaya pemerintah Kabupaten Mojokerto terhadap 
pelestarian Tari Mayang Rontek untuk menanamkan minat 
bidang budaya bagi para pelajar melalui festival tari. 

Pada tahun 2019, pemerintah Kabupaten Mojokerto 
bekerja sama dengan seniman tari yaitu Pak Setu dan Pak 
Chamim Kohari beserta guru seni budaya tingkat SD 
hingga SMA se-Kabupaten Mojokerto untuk 
menyelenggarakan Festival 1000 Penari Mayang Rontek.19 
Festival ini diselenggarakan di lapangan Desa Trowulan, 
Kecamatan Trowulan, Kabupaten Mojokerto. Festival ini 
bertujuan untuk melestarikan Tari Mayang Rontek di 
kalangan pelajar. Festival 1000 Penari Mayang Rontek 
diselenggarakan pada tanggal 28 April 2019 dalam rangka 
memperingati HUT Kabupaten Mojokerto ke-726. Festival 
1000 Penari Mayang Rontek diikuti oleh siswi dari 18 
kecamatan yang ada di Kabupaten Mojokerto, para penari 
ini dipilih oleh guru seni budaya dari masing-masing 
sekolah. Para penari yang dipilih untuk mengikuti festival 
ini adalah siswi-siswi yang mahir dalam menarikan Tari  
Mayang Rontek. Para penari mendapatkan pelatihan 
selama 2 bulan dari tim pembina pelatihan yang terdiri dari 
Pak Setu, Pak Chamim Kohari, beserta guru seni budaya 
dari beberapa sekolah yang ada di Kabupaten Mojokerto.20 
Hal ini bertujuan untuk mendukung acara Festival Budaya 
Majapahit dalam pemberdayaan culture tourim di 
Kabupaten Mojokerto. 

F. Peran Masyarakat dalam Melestarikan Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto 

Masyarakat merupakan salah satu komponen utama 
dalam upaya melestarikan Tari Mayang Rontek di 
Kabupaten Mojokerto. Partisipasi masyarakat sangat 
penting untuk menjaga keberlangsungan pelestarian Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Adanya 
                                                             

18 Peraturan Menteri Pendidikan Nasional Republik Indonesia 
No. 22 Tahun 2006. 

19 Wawancara dengan Bapak Saiful Anam sebagai pegawai 
Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Mojokerto, di Kantor Dinas 

perhatian dan dukungan dari masyarakat akan melancarkan 
upaya pemerintah Kabupaten Mojokerto dalam 
melestarikan Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto. 

Pada tahun 2017, masyarakat Desa Lakardowo 
dibawah naungan Kepala Desa Lakardowo 
menyelenggarakan Festival Tari Mayang Rontek dalam 
acara Pesta Rakyat Agustusan. Festival ini diselenggarakan 
di lapangan Desa Lakardowo, Kecamatan Jetis, Kabupaten 
Mojokerto. Festival Tari Mayang Rontek diselenggarakan 
pada tanggal 17 Agustus 2017 dalam rangka memperingati 
HUT RI ke-72. Festival ini bertujuan untuk 
mengembangkan Tari Mayang Rontek di Desa Lakardowo. 
Pemerintah Desa Lakardowo mengadakan festival Tari 
Mayang Rontek di Desa Lakardowo secara berturut-turut 
pada tahun 2017 hingga tahun 2019. Festival-festival 
tersebut diselenggarakan oleh pemerintah Desa Lakardowo 
bertepatan untuk memperingati HUT RI ke-72 hingga ke-
74. Hal ini menunjukkan upaya pemerintah Desa 
Lakardowo terhadap pelestarian Tari Mayang Rontek 
dalam menanamkan kegiatan positif terhadap pendidikan 
karakter pada masyarakat serta sebagai ajang silaturahmi 
dan ajang mempererat persatuan dan kesatuan di antara 
masyarakat Desa Lakardowo. 

PENUTUP 
Kesimpulan  

Tari Mayang Rontek merupakan salah satu 
kesenian berupa tarian yang berasal dari Kabupaten 
Mojokerto yang diciptakan oleh Pak Setu pada tahun 1993. 
Pak Setu menciptakan Tari Mayang Rontek berdasarkan 
permintaan dari mantan Bupati Mojokerto yang menjabat 
pada tahun 1990-2000 yaitu Bapak Mahmoed Zain, S.H., 
M.Si. Terciptanya Tari Mayang Rontek didasari oleh 
ketertarikan Bapak Mahmoed Zain untuk menciptakan 
suatu tarian yang dapat melengkapi prosesi bedhol manten 
Pengantin Mojoputri. Munculnya ide untuk menciptakan 
Tari Mayang Rontek juga didasari agar Kabupaten 
Mojokerto memiliki seni tari yang menjadi ciri khas dari 
Kabupaten Mojokerto. Tari Mayang Rontek pada awalnya 
berfungsi sebagai pelengkap prosesi bedhol manten pada 
Pengantin Mojoputri kemudian beralih fungsi sebagai 
tarian khas dari Kabupaten Mojokerto. Hal ini didasari 
karena Tari Mayang Rontek memberikan kesan budaya 
Majapahit yang diadaptasi dari prosesi Pengantin 
Mojoputri serta sesuai dengan kondisi masyarakat 
Kabupaten Mojokerto saat ini yang mayoritas beragama 
Islam. 

Akulturasi budaya pada busana Tari Mayang 
Rontek merupakan hasil adaptasi dari busana Pengantin 
Mojoputri dengan tampilan lebih sederhana yang 
disesuaikan dengan kebutuhan pertunjukan seni tari. Hal 
ditinjau berdasarkan adaptasi busana Pengantin Mojoputri 
sebagai busana Tari Mayang Rontek mencerminkan 
perpaduan antara budaya Jawa dan budaya Islam yang 
memiliki keterkaitan erat dengan unsur budaya lokal di 

Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Mojokerto, tanggal 19 Desember 
2024 jam 09.00 WIB. 

20 Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta Tari Mayang 
Rontek, di kediaman Bapak Setu, tanggal 30 Januari 2025 jam 09.00 WIB. 



 

 
 

23 

Kabupaten Mojokerto, serta mengutamakan kebutuhan 
penari terhadap busana yang nyaman dipakai dan tidak 
menghambat gerakan ketika menari. Budaya Jawa yang 
diadaptasi dalam akulturasi busana Tari Mayang Rontek 
mempertimbangkan aspek visual busana, hal ini bertujuan 
untuk memberikan kesan estetika budaya lokal pada 
penampilan penari Mayang Rontek. Budaya Islam yang 
diadaptasi dalam akulturasi busana Tari Mayang Rontek 
mempertimbangkan aspek kesopanan busana sebagai 
unsur ajaran Islam dalam hal menutup aurat, hal ini 
bertujuan untuk memberikan kesan pakaian yang tertutup 
sehingga memudahkan proses seleksi unsur budaya Jawa 
yang sesuai untuk dipadukan dengan budaya Islam. 

Busana Tari Mayang Rontek mengalami 
modifikasi aksesori tanpa mengubah busana inti yang 
merepresentasikan akulturasi budaya Jawa dan budaya 
Islam. Busana Tari Mayang Rontek mulai mengalami 
modifikasi pada tahun 2015 tanpa mengubah busana inti 
yang merepresentasikan akulturasi budaya Jawa dan 
budaya Islam, hal ini ditinjau berdasarkan penampilan 
busana pada beberapa acara dan festival Tari Mayang 
Rontek yang diselenggarakan di Kabupaten Mojokerto 
tahun 2015 dan 2019, yaitu Festival Tari Mayang Rontek 
tingkat SMA Kabupaten Mojokerto dalam rangka HUT 
Kabupaten Mojokerto ke-722 dan dalam rangka Hari Tari 
Sedunia Tahun 2015, serta Acara “Sasi Tutup Kartika” 
Dirgahayu Majapahit ke-726 Tahun 2019. Ditemukan 
perbedaan modifikasi busana Tari Mayang Rontek pada 
kedua acara tersebut. Perbedaan modifikasi busana Tari 
Mayang Rontek pada kedua acara tersebut ditemukan pada 
kebaya lengan panjang, sewek (jarik), hiasan rontek, irah-
irahan, mahkota, kemben, wolo dan rampek, sabuk, dan 
sampur. 

Seniman, pemerintah, dan masyarakat memiliki 
peran penting dalam upaya untuk melestarikan Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Pencipta Tari 
Mayang Rontek berperan sebagai pendiri sanggar tari 
bernama Sanggar Gadung Melati, hal ini ditinjau 
berdasarkan tujuan untuk menjadikan Sanggar Gadung 
Melati sebagai sanggar tari pertama dalam pengajaran Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto yang dikelola 
sendiri oleh pencipta Tari Mayang Rontek, serta sebagai 
bentuk keikutsertaan pencipta tari dalam melestarikan Tari 
Mayang Rontek di Kabupaten Mojokerto. Penari Mayang 
Rontek berperan sebagai agen transmisi budaya yang 
menghidupkan Tari Mayang Rontek sebagai identitas 
budaya Kabupaten Mojokerto. Pemerintah Kabupaten 
Mojokerto berperan melakukan pemberdayaan dan 
pengelolaan daerah dalam menggali dan mengembangkan 
kesenian daerah melalui penyelenggaraan festival Tari 
Mayang Rontek untuk menanamkan minat bidang budaya 
bagi pelajar melalui festival tari. Masyarakat Desa 
Lakardowo di Kecamatan Jetis merupakan salah satu 
masyarakat di wilayah Kabupaten Mojokerto yang 
berperan dalam melestarikan Tari Mayang Rontek. 
Masyarakat Desa Lakardowo berperan menyelenggarakan 
Festival Tari Mayang Rontek dalam Pesta Rakyat 
Agustusan yang dinaungi oleh Pemerintah Desa 
Lakardowo. Hal ini menunjukkan peran masyarakat dalam 
pelestarian Tari Mayang Rontek dalam menanamkan 

kegiatan positif terhadap pendidikan karakter pada 
masyarakat serta sebagai ajang silaturahmi dan ajang 
mempererat persatuan dan kesatuan di antara masyarakat 
Desa Lakardowo. 

Saran 
Berdasarkan hasil penelitian diatas, maka peneliti 

memberikan saran sebagai berikut. 
1. Bagi Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten 

Mojokerto 
Peneliti menemukan ketidakjelasan informasi 

mengenai arsip dan dokumen SK pengesahan Tari Mayang 
Rontek oleh pihak Dinas Kebudayaan dan Pariwisata 
Kabupaten Mojokerto yang tidak mengetahui keberadaan 
arsip dan dokumen SK pengesahan Tari Mayang Rontek. 
Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Kabupaten Mojokerto 
hendaknya menyelidiki keberadaan arsip/dokumen SK 
pengesahan Tari Mayang Rontek agar bisa disimpan 
dengan baik. 
2. Bagi Seniman Tari  

Seniman tari hendaknya tetap memiliki komitmen 
kuat terhadap pelestarian budaya untuk terus berupaya 
mengatasi tantangan dengan berbagai inovasi dan 
kreativitas, serta seniman tari hendaknya selalu 
memberikan apresiasi dan penghargaan memperkuat 
motivasi para penari muda untuk terus mengembangkan 
potensi diri melalui kesempatan untuk tampil dalam acara-
acara penting. 

DAFTAR PUSTAKA 
A. Arsip & Dokumen 

Dokumen Laporan Kinerja Instansi Pemerintah 
(LKjIP); Dinas Kebudayaan, Pariwisata, 
Kepemudaan, dan Olahraga Kabupaten 
Mojokerto.  

Dokumen Laporan Kinerja Instansi Pemerintah 
(LKjIP) Tahun 2019; Dinas Kebudayaan, 
Pariwisata, Kepemudaan, dan Olahraga 
Kabupaten Mojokerto.  

Arsip berupa video pementasan Tari Mayang Rontek 
pada tahun 2014. 

B. Wawancara 
Wawancara dengan Bapak Setu sebagai pencipta serta 

seniman Tari Mayang Rontek. 
Wawancara dengan Naurah Tsani Anindya sebagai 

penari Mayang Rontek.  
Wawancara dengan Latifatul Islamiyah sebagai penari 

Mayang Rontek.  
Wawancara dengan Widya Ananda Arifin sebagai 

penari Mayang Rontek.  
Wawancara dengan Pak Saeful Anam sebagai Pegawai 

Dinas Kebudayaan, Pariwisata, Kepemudaan, 
dan Olahraga Kabupaten Mojokerto. 
 

C. Surat Kabar 
Megasus: Media Gerak Aktif Suara Siswa Edisi 42., 

Semarak Kirab di Bulan Sura, 15 Desember 
2019  



 

 
 

24 

D. Buku 
Arif, Muhamad. 2018. Akulturasi Budaya Islam dan 

Budaya Lokal dalam Tradisi Ngejot di Desa 
Pengayaman Bali. Jakarta: Publica Utama 
Indonesia.  

Chambers, R. 1995. Whose Reality Counts? Putting the 
First Last. London: Intermediate Technology 
Publications.  

Dana, I Wayan dkk. 2021. Perjalanan Tari di Indonesia 
dari Masa ke Masa. Yogyakarta: Badan Penerbit 
ISI Yogyakarta.  

Dwi Guna, I Gusti Made. 2018. Menjaga dan 
Mewariskan Tradisi: Perjalanan Maestro Tari 
Bali Ni Ketut Arini. Jakarta: Kemendikbud 
Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa.  

Hamzuri. 1999. Album Busana Tradisional Indonesia. 
Jakarta: Proyek Pengembangan Media 
Kebudayaan.  

Kartodirdjo, Sartono. 1992. Pendekatan Ilmu Sosial 
dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: PT 
Gramedia Pustaka Utama.  

Kuntowijoyo. 2003. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: 
Tiara Wacana.  

Kuntowijoyo. 2003. Metodologi Sejarah: Edisi Kedua. 
Yogyakarta: Tiara Wacana.  

Kuntowijoyo. 2018. Pengantar Ilmu Sejarah. 
Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Mahasta, Dyah Sri dkk. 2011. Tari: Seni Pertunjukan 
Ritual dan Tontonan. Yogyakarta: Penerbit 
Institut Seni Indonesia Yogyakarta.  

Muryanto. 2020. Mengenal Seni Tari Indonesia. 
Semarang: PT. Bengawan Ilmu.  

Nurdiyana, Tutung, and Indriyani, Putri Dyah. 2021. 
Buku Ajar: Seni dalam Perspektif Sosiologi dan 
Antropologi. Semarang: Jurusan Seni Rupa 
UNNES.  

Nurmansyah, Gunsu dkk. 2019. Pengantar 
Antropologi: Sebuah Ikhtisar Mengenal 
Antropologi. Bandar Lampung: Aura Publisher.  

Oktaviana, Yanti Muda dkk. 2021. Ragam Busana 
Masa Majapahit di Jawa Timur. Mojokerto: 
Balai Pelestarian Cagar Budaya Wilayah Jawa 
Timur.  

Rochmania, Desty Dwi dkk. 2023. Seni Tari dan Gerak 
Dasar: Pendidikan Tari Anak SD. Jombang : 
CV. Ainun Media.  

Setiawati, Ramida dkk. 2008. Seni Tari untuk SMK 
Jilid 1. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah 
Menengah Kejuruan, Direktorat Jenderal 
Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 
Departemen Pendidikan Nasional.  

Setiawati, Ramida dkk. 2008. Seni Tari untuk SMK 
Jilid 2. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah 
Menengah Kejuruan, Direktorat Jenderal 
Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 
Departemen Pendidikan Nasional.  

Setiawati, Ramida dkk. 2008. Seni Tari untuk SMK 
Jilid 3. Jakarta: Direktorat Pembinaan Sekolah 
Menengah Kejuruan, Direktorat Jenderal 
Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 

Departemen Pendidikan Nasional.  
Takari, Muhammad dkk. 2008. Masyarakat Kesenian 

di Indonesia. Medan: Studia Kultura, Fakultas 
Sastra, Universitas Sumatera Utara. 

Udjianto, Budi. 1993. Banjaran Majapahit. Surabaya: 
Dinas Pariwisata Daerah Tingkat I Provinsi 
Jawa Timur.  

Yulianti. 2009. Pengantar Seni Tari. Bandung: CV. 
Cipta Dea Pustaka.  

Zain, Machmoed. 1996. Mengenal Tata Rias, Busana, 
dan Prosesi Pengantin Mojoputri. Mojokerto: 
Pemda Kabupaten Mojokerto. 

 
E. Artikel dan Jurnal 

Agustin, Windi Dwi Setya., and Hadi, Sri. 2019. Makna 
Simbolis Tari Mayang Rontek di Kabupaten 
Mojokerto. Greget. Vol. 18, No. 1 

Ismawati. 2017. Sejarah Kesenian Ludruk Karya 
Budaya Mojokerto Tahun 1969-2009. Avatara. 
Vol. 5, No. 3 

Kuriandini, Debrina Niswisujenta. 2021. Tradisi 
Ruwatan Agung Bumi Nuswantara di 
Kabupaten Mojokerto Periode 1959-2019. 
Avatara. Vol. 10, No. 2 

Laili, Bening Nur dkk. 2024. Tradisi Grebek Suro 
sebagai Bentuk Rasa Syukur Masyarakat 
Trowulan Mojokerto. Maharsi. Vol. 6, No. 3 

Miftakurjana, Inka. Akulturasi Budaya Melalui 
Kebaya. Konmaspi. Vol. 1, No. 1 

Mukarromah, Risma. 2024. Eksistensi Tari Mayang 
Rontek di Kabupaten Mojokerto Tahun 1986-
2019. Avatara. Vol. 5, No. 2 

Nurhayati, Dewita Anugrah. 2023. Toleransi Budaya 
dalam Masyarakat Multikultur. Senaskah. Vol. 
1, No. 1 

Pratama, Alfan Ardi dkk. 2024. Eksistensi Generasi 
Muda pada Kesenian Bantengan di Kecamatan 
Trawas Kabupaten Mojokerto. Dialektika. Vol. 
10, No. 2 

Putra, Bramasta Fajar. 2021. Perkembangan Tari 
Thengul di Bojonegoro antara Tahun 1991-
2020. Avatara. Vol. 11, No. 3.  

F. Internet 
Hidayatullah, Akhmad Vickri. Tari Mayang Rontek. 

(Video). Youtube. Diakses dari 
https://youtu.be/jZMW9-
jfWDI?si=HmUebxHtX-Kny7I5 pada 05 Juli 
2024 

Budaya Tari. (2019, 29 Oktober). Tari Mayang Rontek. 
(Video). Youtube. Diakses dari 
https://youtu.be/tcV8Lpyr-mE?siPIKxo-
rNKoM1mOup pada 04 Juli 2024 

Mbah Kosem. (2019, 22 September). Tari Mayang 
Rontek di Desa Bejijong. (Video). Youtube. 
Diakses dari 
https://youtube.com/shorts/anVBtd6NjDo?si=
Xa4Q-GRLzxt_Ho5 pada 05 Juli 2024 

Redaksi KBID. 2019. Disparpora Kabupaten 
Mojokerto Gelar Kirab Agung Bumi 



 

 
 

25 

Nuswantara 1953 Saka Tahun 2019. 
KAMPUNGBERITA.ID. Diakses dari 
https://images.app.goo.gl/Sih7ewfXPE3wYFh
U6 pada 04 Juli 2024 

Sanggar Seni Abhinaya. (2019, 12 April). Tari Mayang 
Rontek Sanggar Seni Abhinaya. (Video). 
Youtube. Diakses dari https://youtube.com/-
tsO1Fh_Qzo?si=iSPukOAe9T6h5lap pada 05 
Juli 2024 

A. Supriyanto, Benny Eko. 2024. Pariwisata 
Berkelanjutan: Upaya Pelestarian Alam dan Budaya 
Lokal. Kompasiana. Diakses dari 
https://www.kompasiana.com/bennyekosupriyanto838
9/66a19577c925c420087e6bb7/pariwisata-
berkelanjutan-upaya-pelestarian-alam-dan-budaya-
lokal pada 16 Agustus 2024 


