TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU KABUPATEN
TRENGGALEK

TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU KABUPATEN
TRENGGALEK

RAMA DITYA PRANANDHA YUDHA
PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA DAERAH
FAKULTAS BAHASA DAN SENI
UNIVERSITAS NEGERI SURABAYA
pranandha@yahoo.co.id

Abstrak

Tradhisi Sinongkelan yaiku salah sawijining tradhisi resik desa sing dianakake saben taun ing desa
Prambon kecamatan Tugu kabupaten Trenggalek. Warga masyarakat isih percaya tradhisi kasebut amarga
tinggalane para leluhur. Tradhisi Sinongkelan iki dianakake saben sasi Sela dina Jemuwah pasaran Legi,
tradhisi iki manggon ing desa Prambon, kecamatan Tugu, Trenggalek. Tradhisi iki dianakake minangka rasa
syukur marang Allah SWT lan para leluhur sing babad desa Prambon. Tradhisi iki isih dianakake supaya
panen tansaya makmur lan ora ana bebaya ing desa.Underane panliten iki yaiku (1) Kepriye mula bukane anane
Tradhisi Sinongkelan, (2) Kepriye tatalakune adicara Tradhisi Sinongkelan, (3) Apa wae jinis ubarampe lan uga
maknane kang ana ing Tradhisi Sinongkelan , (4) Kepriye pamawas masyarakat desa Prambon tumrap Tradhisi
Sinongkelan. Tujuwan panliten yaiku kaperang dadi loro, yaiku tujuwan umum lan khusus. Tujuwaning
panliten umum yaiku panliten iki kanggo menehi gegambaran anane Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon
kecamatan Tugu kabupaten Trenggalek supaya bisa dimangerteni masyarakat, kanggo dhokumentasi, kanggo
sarana nglestarekake budaya Jawa, kanggo inventarisasi, kanggo golek nilai budaya sarta, kanggo ndhudhah
nilai budaya sarta ngrembakane ilmu folklor sing dadi perangane kabudayan Jawa. Tujuwan khususe yaiku
ngandharake ngenani mula bukane Tradhisi Sinongkelan. Ngandharake tatalaku Tradhisi Sinongkelan.
Ngandharake jinis ubarampe lan uga maknane kang ana ing Tradhisi Sinongkelan. Ngandharake ngenani
pamawas masyarakat desa Prambon tumrap Tradhisi Sinongkelan.Paedah panliten iki, yaiku nambahi kawruh
ngenani tradhisi utamane Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon kecamatan Tugu Trenggalek. Nglestarekake
kabudayan Jawa saka warisan leluhur ing desa Prambon kecamatan Tugu Trenggalek. Kanggo dhokumentasi,
mligine tumrap masyarakat desa Prambon ing babagan kabudayan amrih tansah dijaga lan diuri-uri supaya
bisa dimengerteni kabeh dhaerah saka sajabane desa Prambon.

Teori sing digunakake yaiku folklor setengah lisan miturut Danadjaja yaiku wujude saka campuran
antarane unsur lisan lan unsur dudu lisan. Tradhisi Sinongkelan iki kalebu upacara tradhisi mula kalebu ing
folklor saperangan lisan. Makna kang kinandhut sajrone Tradhisi Sinongkelan, ngunakake teori makna simbolis
kang kinandhut sajrone Tradhisi Sinongkelan, ngunakake teori miturut Herusatoto ngandharake ngenani
tindakan simbolis wong jawa antarane yaiku tumindak simbolis sajrone religi, tumindak simbolis sajrone
upacara, tumindak simbolis sajrone seni. Fungsi kang kinandhut sajrone Tradhisi Sinongkelan, yaiku teori
miturut Bascom luwih trep kanggo njlentrehake piguna ing Tradhisi Sinongkelan. Resepsi masyarakat, kanggo
ngonceki pamawase masyarakat ngenani anane Tradhisi Sinongkelan digunakake teori Iser.Panliten iki
nggunakake metode deskriptif kualitatif. Dhata panliten kang dilumpukake saka asil observasi, wawancara,
dhokumentasi, lan questioner. Tatacara ngolah dhata yaiku kanthi nganalisis dhata yaiku transkripsi dhata
nggolongake lan madhakne karo panliten kuwi, menehake dhata saka underanng panliten banjur menehi
simpulan saka asil pembahasan.

Saka analisis dhata, yaiku ngandharake mula bukane anane Tradhisi Sinongkelan, ngandharake tata
laku anggone nindakake Tradhisi Sinongkelan dadi telu yaiku tahap persiapan, panindake adicara, panutup.
Ubarampe kang digunakake ing Tradhisi Sinongkelan yaiku sajen, buceng kuwat, ingkung, urap, gedhang raja,
jenang sepuh, jenang sengkala, gecok bakal. Tradhisi Sinongkelan nduweni paedah, yaiku minangka sistem
proyeksi, minangka pangesahing pranata kabudayan, minangka sarana panggulawentah, lan minangka piranti
panemu norma-norma masyarakat. Cara masyarakat supaya tradhisi tetep lestari yaiku diperang dadi loro
pamawas. Kaloro pamawas kasebut yaiku saka pamerantah lan saka masyarakat ing desa Prambon. Saben taun
bebrayane manungsa uga ngalami owah-owahan, kayadene ing adicara Tradhisi Sinongkel kang ngalami owah-
owahan ing Tradhisi Sinongkelan diperang dadi loro yaiku saka tata lakune lan ubarampene. Pamawas
masyarakat nuduhake yen masyarakat kasebut kaperang dadi rong golongan, yaiku masyarakat kang sarujuk
anane Tradhisi Sinongkelan lan masyarakat kang ora sarujuk anane Tradhisi Sinongkelan. Golongan kang
sarujuk nduweni alesan amarga ngugemi budaya kang diwarisake dening leluhur, minangka sarana muji
syukur marang Gusti lan uga nyuwun keslametan. Dene alesan miturut golongan masyarakat kang ora sarujuk
adhedhasar kapitayan ing agama Islam, tradhisi kagolong musyrik.



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU
KABUPATEN TRENGGALEK Volume 01 Nomor 01 Tahun 2017, 0 - 216

1.1 Lelandhesan Panliten

Warga Indonesia saka manekawarna suku
bangsa, saben suku nduweni kabudayane dhewe-dhewe.
Kabudayan iku sipate heterogen. Saben budaya nduweni
corak sing beda karo liyane, banjur nduweni ciri lan nilai
keindahan. Kabudayan minangka asil saka warisan
leluhur kang patut disengkuyung amarga ngandhut norma
lan aturan. Kabudayan ora bisa tuwuh tanpa masyarakat
panyengkuyunge. Kabudayan uga bisa didadekake
idhentitas negara. Kawawas saka geografis, negara
Indonesia iku kaperang dadi pirang-pirang pulo-pulo
yaiku teka Sabang nganti Merauke sing nduweni warna
suku bangsa lan kabudayan kang diasilake. Kabudayan
sing maneka warna ana saben dhaerah sing sinebut wujud
kabudayan nasional. Saliyane kabudayan nasional lan
kabudayan dhaerah, uga ana kabudayan lokal yaiku
wujud minangka sub kultur saka kabudayan dhaerah.

Sudikan (2001:4) ngandharake kabudayan
Indonesia diperang dadi telung golongan, antarane yaiku:
(1) kabudayan nasional, katindakan sajroning kantor-
kantor pamerintahan, sekolah, universitas, lan kegiyatan-
kegiyatan upacara sing asifat nasional, (2) kabudayan
dhaerah, minangka wujud saka manekawarna kagiyatan-
kagiyatan panguripan saka para masyarakat suku bangsa
sing pathokane saka pranata-pranata sosial sing sumbere
ing kabudayan suku bangsa, (3) kabudayan lokal,
minangka wujud saka masyarakat majemuk sing
masyarakate luwih siji suku bangsa, saengga kagiyatan-
kagiyatan kasebut pathokane saka pranata-pranata sosial
kang sumbere saka kabudayan-kabudayan suku bangsa
kang ana, sarta oleh pengaruh kabudayan nasional.

Salah sawijining wujud kabudayan iku arupa
tradhisi. Tradhisi kalebu budaya lokal kang isih
dilestarekake dening masyarakat, senajan ana owahane
ana lan ora ngilangi makna sarta fungsine tumprap
masyarakat. Mligine ing desa Prambon, kabudayan lan
tradhisi iki uga isih dilestarekake. Tradhisi kasebut
minangka warisan saka para leluhur kang diwarisake
nganti saiki, yaiku Tradhisi Sinongkelan. Tradhisi
Sinongkelan ditindakake setaun pisan ing sasi Sela
bebarengan karo mengeti “Bersih Desa”.

Tradhisi Sinongkelan iki kalebu kabudayan
lokal kang isih dilestarekake dening masyarakat, senajan
ana owahane amarga anane globalisasi - lan pengaruh
jaman, nanging tradhisi iki isih ana lan ora ngilangi
makna sarta fungsi tumrap masyarakat khususipun ing
desa Prambon. Tradhisi iki tetep dijaga lan dilestarekake
amarga warisan saka leluhur kanthi turun temurun wiwit
biyen nganti saiki.

Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon, Tugu,
Trenggalek iki ditindakake setaun sepisan ing sasi Sela
dina jemuwah Legi. Tradhisi Sinongkelan arupa slametan
kang ditindakake ing petilasan Kanjeng Sinongkel yaiku
sesepuh sing kang babat alas desa Prambon. Saka
ubarampe sing kudu ana yaiku sajen, buceng kuwat,
urap-urap, gecok bakal, jenang sepuh, jenang sengkala,
lan ingkung. Saben ubarampe iku nduweni makna
dhewe-dhewe lan nduweni sesambungan karo Tradhisi
Sinongkelan. Saliyanne iku ing tradhisi iki uga ana
tatalakune, ubarampe kang kudu ana lan dilakoni. Ing

tradhisi iki masyarakat akeh kang nyengkuyung, amarga
miturute tradhisi iki kudu tetep dijaga lan dilestarekake
amarga warisan para leluhur, uga kalebu bentuk rasa
syukur marang Gusti Kang Maha Kuwasa.

Tradhisi iki isih diugemi uga nduweni tujuwan
kanggo ngucapake syukur marang Gusti Maha Kuwasa.
Masyarakat isih percaya yen nganakake upacara kasebut,
bakal diwenehi panguripan sing kepenak kanggo nggarap
sawahe. Kajaba kuwi acara iki uga nduweni daya tarik
sing kuwat kanggo wisata budaya sing nggali lan
nglestarekake budaya bangsa, sarta tradhisi iki ora ana
ing dhaerah liya. Panliten iki kalebu nganggo teori
Folklor, amarga kalebu tradhisi utawa upacara. Foklor
setengah lisan tegese foklor kang awujud campuran
antarane unsur lisan lan ora lisan. Foklor setengah lisan
iki kayata kapitayan, tahayul, upacara-upacara, lan
sapiturute.

1.1 Undering Panliten

Adhedhasar saka lelandhesan panliten bisa
didudut underane kang kaya mangkene, yaiku:

(1) Kepriye mula bukane anane
Sinongkelan?

(2) Kepriye tatalaku adicara Tradhisi Sinongkelan ?

(3) Apa wae jinis ubarampe lan uga maknane kang
ana ing Tradhisi Sinongkelan?

(4) Kepriye pamawas masyarakat desa Prambon
tumrap Tradhisi Sinongkelan?

1.2 Tujuwane Panliten

Adhedhasar  underaning panliten  kasebut,
nuwuhake tujuwan saka panliten. Tujuwan panliten iki
bakal diperang dadi loro yaiku tujuwan umum lan
khusus. Saka perangan kasebut bakal dijlentrehake ing
ngisor iki.

1.3.1 Tujuwan umum

Panliten iki kanggo menehi gegambaran anane
Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon, kecamatan
Tugu, Trenggalek kanggo inventarisasi lan kanggo golek
nilai budaya sarta kanggo ndhudhah nilai budaya sarta
ngrembakane ilmu  folklor sing dadi perangane
kabudayan Jawa.

1.3.2 Tujuwan Khusus

(1) Ngandharake ngenani mula bukane Tradhisi
Sinongkelan.

(2) Ngandharake
Sinongkelan.

(3) Ngandharake jinis ubarampe lan uga maknane
kang ana ing Tradhisi Sinongkelan.

(4) Ngandharake ngenani pamawas masyarakat desa
Prambon, Tugu, kabupaten Trenggalek tumrap
Tradhisi Sinongkelan.

1.3 Paedah Panliten

Asile panliten ngenani Tradhisi Sinongkelan ing
desa Prambon, kecamatan Tugu, Trenggalek iki nduweni
paedah, yaiku:

(1) Nambahi kawruh ngenani tradhisi utamane
Tradhisi  Sinongkelan ing desa Prambon,
kecamatan Tugu, kabupaten Trenggalek.

(2) Nglestarekake kabudayan Jawa saka warisan
leluhur Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon,
kecamatan Tugu, kabupaten Trenggalek.

Tradbhisi

tatalaku adicara  Tradhisi



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU KABUPATEN

TRENGGALEK
(3) Kanggo dhokumentasi, mligine  tumrap Sajroning panliten iki perlu anane sumber dhata
masyarakat desa Prambon ing babagan lan dhata. Sumber dhata lan dhata panliten minangka bab

kabudayan amrih tansah dijaga lan diuri-uri

supaya bisa dimengerteni kabeh dhaerah saka

sajabane desa Prambon.
1.4 Wewatesan Panliten

Tujuwan saka anane wewatesan panliten iki
supaya ora uwal lan trep saka konsep kang wis karonce.
Wewatesan prakara iki yaiku ngrembug babagan ngenani
mula bukane tradhisi, makna saka tata lakune, ubarampe
apa wae kang dibutuhake lan nduweni makna apa wae,
paedahe ditindakake, lan Kkepriye cara masyarakat
nglestarekake Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon,
kecamatan Tugu, Trenggalek.

METODE
3.1 Ancangan Panliten

Tradhisi Sinongkelan ing desa Prambon iki
kalebu folklor nggunakake metode dheskriptif kualitatif.
Panliten kualitatif asipat dheskriptif tegese nyathet kanthi
tliti fenomena kang dideleng lan dirungokake (sarana
wawanrembug, video, tape, dhokumen lan
sapanunggalane) sarta diwaca lan panliti kudu bisa
nandhingake, sarta narik dudutan (Sudikan, 2001:85).

Dheskripsi iki ditujokake marang gambaran lan
nilai tandhuk kanthi cara ngamati sing dadi perangan
obyek panliten. Saliyane iku, bahan deskripsi bisa oleh
saka daptar pitakonan sing padha klawan obyek panliten,
kanggo ngolehake tujuwan lan maksud sing dikarepake
dening panliten.

Miturut Moloeng (2011:6) panliten kualitatif
yaiku panliten kang nduweni maksud kanggo mangeteni
fenomena kang wis ana dilakoni dening subjek panliten
kayata prilaku, persepsi, motivasi, tindakan kanthi cara
holistic, lan cara dheskripsi sajroning wujud tembung lan
basa ing konteks alamiah sarta kanthi manfaatake
sakabehane metodhe alamiah. Gunane panliten kualitatif
ing antarane yaiku : (1) digunakake dening panliten sing
nduweni tujuwan nliti objek kang luwih njero, (2)
digunakake dening panliti kanggo mangerteni latar
belakang fenomena sing ora bisa ditliti kanthi panliten
kuantitatif.

Sadurunge  nglaksanakake panliten, kudu
nemtokake obyek panlitene. Koentjaraningrat (1977:300)
ing saben usaha ilmiah sing didadekake obyek panliten
ora bisa disinaoni kabeh, kudu dipilih sing pengin ditliti.
Utamane perangan kabudayan, panliten luwih akeh lan
luwih madhep marang papan obyek panliten.

Obyek panliten iki diayahi adhedhasar fakta uga
fenomena kang wis ana, bisa uga kanthi empiris wis ana
ing setengahe masyarakat saengga diasilakae arupa teks
lesan ngenani TS.

3.2 Objek lan Papan Panliten

Papan kanggo panliten iki yaiku ana ing desa
Prambon, kecamatan Tugu, Trenggalek. Alesane milih
TS amarga tradhisi kasebut isih tetep dilestarekake
dening masyrakat desa Prambon, tradhisi kang kalebu
turun-temurun. Ing tradhisi kasebut uga nduweni niai-
nilai kang wigati sanget tumrap masyarakat, mligine
warga desa Prambon.

3.3 Sumber Dhata lan Dhata Panliten

kang wigati tumrap panliten. bakal

kaandharake ing ngisor iki.

Babagan ki

3.3.1 Sumber Dhata

Sumber dhata yaiku subjek utawa sumber dhata
kang dijupuk saka ngendi wae. Miturut Endraswara
(2006:119) sumber dhata kang paling utama sajrone
panliten kualitatif iku arupa tumindak lan tetembungan.
Salah  sawijining yaiku arupa wawancara lan
dhokumentasi saka informan. Informan diperang dadi
loro yaiku informan kunci lan informan biasa. Informan
kunci yaiku narasumber kang nduweni peran penting
kang bisa njlentrehake dhata kang sakakeh-akehe sarta
dhata lengkap ngenani Tradhisi Sinongkelan, kayata juru
kunci, sesepuh lan liya-liyane. Informan biasa, yaiku
narasumber kang dadi panyengkuyung, kang bisa diarani
tambahing dhata kang nguwatake analisis tumrap
panliten iki. Kabeh sumber dhata lan dhata iki wigati ing
sajrone panliten amarga didadekake minangka cekelan
ing sajrone ngandharake sakabehe asiling panliten.

Kang bakal dadi informan penting ing panliten
iki yaiku sesepuh utawa tokoh adat saka desa Prambon
yaiku Mbah Seni. Dheweke meruhi samubarang ngenani
asal-usuling lan kagiyatan sajrone adicara Tradhisi
Sinogkelan ing desa Prambon. Sabanjure yaiku Bapak
Tohari kalebu perangkat desa Prambon. Kang dadi
informan biasa yaiku para masyarakat desa Prambon
kang nyengkuyung dumadine panliten iki.

3.3.2 Dhata Panliten

Data yaiku katrangan utawa bahan nyata sing
bisa didadekake dhasar kajian. Panliten ngenani Tradhisi
Sinongkelan dhatane arupa dhata lisan. Dhata lisan arupa
informasi lisan saka informan yaiku saka wawancara lan
rekaman lan uga ana data kang awujud dokumentasi
utawa foto. Dhokumentasi kasebut dijupuk nalika
ditindakake adicara Tradhisi Sinongkelan.

3.4 Tatacara Nglumpukake Dhata

Sajroning ngumpulake dhata  diperlokake
sawijining teknik. Teknik pangumpuling dhata iku
maneka werna lan teknik sing kerep digunakake
sajroning panliten- kayadene -ing panliten Tradhisi
Sinongkelan, kaya ing ngisor iki.

3.4.1 Teknik Observasi

Miturut Sudikan (2001:112) teknik observasi
yaiku ndeleng utawa nliti kanthi cara langsung
kedadeyan-kedadeyan kang ana ing lapangan. Observasi
mujudake sawijining cara nglumpukake data kanthi
nganakake pengamatan objek kang ditliti kanthi cara
langsung utawa ora langsung. Observasi sajroning
panliten iki nggunakake observasi langsung, vyaiku
ngematake kanthi cara langsung ngadhep gejala objek
sing ditliti.

Langkah sajroning teknik observasi diwiwiti
kanthi nekani papan panggonan tradhisi dianakake,
banjur ndeleng persiapan tradhisi lan uga ndeleng prosesi
TS kasebut, banjur njupuk dhokumentasi kanthi cara
moto prosesi upacara kasebut.



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU
KABUPATEN TRENGGALEK Volume 01 Nomor 01 Tahun 2017, 0 - 216

3.4.2 Teknik Wawancara

Teknik wawancara dianakake kanthi tujuwan
nglumpukake dhata utawa katrangan  ngenani
panguripane manungsa ing bebrayan minangka pituduh
kang utama saka teknik observasi (Sudikan, 2001:90).

Koentjaraningrat (ing sajroning Sudikan, 2001:
90) njlentrehake kang jarwane, merang wawancara dadi
loro, yaiku wawancara kang wis direncana lan
wawancara kang ora direncana. Wawancara kang
direncanakake, yaiku teknik wawancara kang pitakonan-
pitakonane disusun sadurunge ditakokake marang
informan. Dene wawancara kang ora direncanakake,
yaiku teknik wawancara kang panulis bebas takon
marang informan tanpa nyusun dhaftar pitakonan
sadurunge.

Ing kene panliten uga nyiapake instrument yaiku
awujud Handpone kanggo ngrekam, dhaftar wawan
rembug ing lapangan, buku tulis, lan pulpen kanggo
nyathet babagan kang durung cetha lan uga kamera
kanggo moto babagan kang nyengkuyung dhata.

3.4.3 Teknik Dhokumentasi

Dhokumentasi  nduweni  wigati  sajroning
panliten, amarga migunani kanggo ngasilake panliten
kang valid. Saliyane iku, dhokumentasi uga migunani
kanggo ngabadhekake sakabehing kedadeyan. Bab
kasebut dimaksudake kanggo njagani menawa ana curese
tradhisi iki, dadi isi ana dhokumen sing bisa dideleng ing
tembe mburine lan generasi sateruse isih bisa ngrasakane
arsip kasebut.

Dhokumentasi yaiku goleki dhata babagan
variable, kang arupa cathetan, transkrip, buku, laying
pawarta, prasasti, cathetan asiling rapat, agenda, Isp
(Arikunto, 2006:231). Metodhe dhokumentasi iki kalebu
metode ora angel, amarga yen ana kliru anggone
ngandharake babagan dhata,, dhokumentasi kang
ditintingi isih tetep. Wujud dhokumentasi iki bisa
nguwatake asiling panliten.

Sajroning panliten, dhokumentasi  Tradhisi
Sinongkelan ditindakake kanthi cara teka langsung ing
papan anane tradhisi kasebut yaiku ing desa Prambon,
kecamatan Tugu, kabupaten Trenggalek. Dhata
dhokumentasi  lapangan kang dikarepake  yaiku
dhokumentasi kang luwih nengenake babagan objek
panliten, kaya dene foto panggonan, vidheo, lan liya-
liyane. Dhokumentasi iki ditindakake panliten. nalika
ngumpulake gambar ing lokasi upacara. Dhata-dhata
kang diasilake banjur diperang miturut wujud lan piguna,
banjur ditintingi supaya luwih cetha maneh.

3.4.4 Teknik Quesioner

Teknik quesioner yaiku teknik pengumpulaning
dhata kang dilaksanakake kanthi cara menehi saperangan
pitakonan utawa pranyatan marang wong liya kang
dipilih dadi informan kanggo aweh wangsulan.

Angket yaiku piranti kanggo ngumpulake dhata
kang wujud dhaftar pitakonan kanggo responden supaya
dijawab kanthi tinulis (Riyanto,74-75). Jinise angket ana
loro, yaiku

(1) Angket langsung lan ora langsung

Angket langsung yaiku jinis angket kang dikirim

langsung marang pawongan kang bakal dijaluki

panemune. Angket ora langsung yaiku angket kang
dikirim marang pawongan kang dijaluki ngenani kahanan
wong liya.

(2) Angket binuka lan tinutup

Angket binuka yaiku jinis angket kang pitakon-
pitakone mbutuhake jawaban bebas saka responden.
Angket tinutup jinis angket kang jawabane arupa jawaban
singkat lan wis disiyapkake.

Panliten iki nggunakake wujud angket binuka,
amarga jinis angket binuka bisa ngasilake panemu-
panemu kang asli saka informan lan bisa menehi jawaban
saka tanggepan masyarakat.

3.5 Teknik Analisis Dhata

Analisis dhata yaiku proses nggolongake lan
ngurutake dhata sajroning pola, kategori, lan satuwan
uraian dhasar saengga bisa ditemtokake tema lan bisa
dirumusake hipotesis kerja kaya sing disaranake dening
dhata (Moloeng,2001:103). Panliten kualitatif mujudake
panliten lapangan kang dilakoni wiwit golek dhata nganti
purnaning panliten  kasebut.  Sudikan  (2001:80)
ngandharake teknik ngolah dhata kaperang dadi telu sing
kudu ditindakake, yaiku 1) open coding, dikarepake ing
sajrone panliten ngupaya nggolek dhata kang rowa
babagan panliten kang ditliti, 2) acial coding, sajrone
panliten merangake miturut kategori kang wis
ditemtokake, lan 3) selective coding, yaiku bakal
ditintingi dhata ing Kkategori inti banjur digayutake
klawan Kkategori liyane supaya mujudake sawijining
dudutan.

Manut katrangan ing ndhuwur, anggone ngolah
dhata saka kawitan nganti pungkasan nggunakake urutan
kaya dene: 1) transkrip dhata, yaiku ngolah dhata lesan
menyang dhata tulis, 2) verifikasi dhata, yaiku dhata kang
ana sajrone panliten sawise ditranskrip banjur dipilih lan
dipilah kanthi tliti lan dicocogake karo jenis kang dadi
sasarane, 3) idhentifikasi lan kondhifikasi dhata, yaiku
penggolongan dhata adhedhasar kategori perkara kang
ana ing panliten, 4) penafsiran utawa nerka dhata, lan 5)
penafsiran, ngenani dhata biasane ditegesi asil saka
pungkasann saka proses panliten.

Analisis dhata kang digunakake ing panliten iki
yaiku nganggo teori simbol teori miturut Herusatoto
(2008:88) ngandharake ngenani tindakan simbolis wong
jawa antarane yaiku: (1) tumindak simbolis sajrone religi,
(2) tumindak simbolis sajrone upacara, (3) tumindak
simbolis sajrone seni. Masyarakat Jawa nglaksanakake
kedadeyan penting sajroning uripe mesthi ora ucul saka
tumindak simbolis.

ANDHARAN PANLITEN
4.1 Gegambaran Bebrayan Desa Prambon

Sajrone  panliten  kabudayan, dibutuhake
sawijine dhata ngenani  kependhudhukan  kang
dijenengake kanthi etnografi. Dhata etnografi kasebut
kayata kahanan alam, pangupajiwa warga, pendhidhikan,
lan agama kang dianut dening masyarakat desa Prambon.
Tingkat pendhidhikan lan pengetahuan masyarakat bakal
menehi pangaribawa marang Tradhisi Sinongkelan.

Desa Prambon kalebu ing kecamatan Tugu,
kabupaten Trenggalek minangka papan kanggo mengeti



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU KABUPATEN
TRENGGALEK

adicara Tradhisi Sinongkelan. Tradhisi Sinongkelan
dipengeti saben taun sepisan ing sasi Sela dina Jemuwah
Legi supaya masyarakat desa Prambon ora ngalami
bebaya apa-apa lan kanggo ngormati Kanjeng Sinongkel
para pendhereke sing wis babad desa Prambon. Para
panindak tradhisi iki yaiku para warga dipimpin dening
para sesepuh lan para perangkat desa Prambon.
Masyarakat desa Prambon mayoritas pendhudhuke
lulusan SMP lan SMA, saengga ndadekake Tradhisi
Sinongkelan asipat gotong-royong, guyub rukun lan adat
istiadate isih kenthel banget. Ing ngisor iki bakal
diandharake ngenani dhata etnografi desa Prambon,
kecamatan Tugu, kabupaten Trenggalek kang dadi papan
panggonan dilaksanakake Tradhisi Sinongkelan.
4.1.1 Kahanan Alam Desa Prambon

Desa Prambon yaiku salah sawijine desa ing
Kecamatan Prambon Kabupaten Trenggalek. Papan
dumununge dalane wis aspal nanging saperangan durung
diaspal. Perangan desa saka kecamatan Tugu kang akeh
ndadekake ana desa kang panggonane isih plosok. Papan
desa Prambon uga ana ing njero, dadi sadurunge
menyang desa Prambon kudu mlebu gang yaiku ngliwati
desa Banaran, banjur ketemu gapura lan uga sawah dhisik
banjur ketemu desa Prambon.
4.2 Mula Bukane Tradhisi Sinongkelan

Tradhisi  Sinongkelan kalebu tradhisi kang
dianakake saben sataun sepisan, kanthi tujuwan kanggo
keslametan kanthi cara “Bersih Desa”, supaya warga
desa Prambon ora ana bebaya nalika nindakake nandur
tanduran, mligine nandur pari ing sawah. Bisa diarani yen
Tradhisi Sinongkelan minangka salah sawijining tradhisi
kanggo dedonga marang Gusti supaya diparingi
keslametan lan kanggo menehi rasa khurmat marang sing
menehi panguripan babagan nggarap sawah tumrap
masyarakat desa Prambon. Tradhisi Sinongkelan kalebu
tradhisi kang isih dipercaya amarga miturut warga desa
bisa ngadohake masyarakat desa saka bebaya apa wae
supaya tetep slamet.Tradhisi iki kalebu tradhisi kang
diturunake dening leluhur kang nduweni kapitayan
marang bab kang sipat mistis. Nganti saiki adicara iki isih
ditindakake, amarga miturut warga kalebu warisan kang
kudu dilestarekake lan aja nganti diilangi amarga kalebu
kramat.
4.3 Tata Lakune Tradhisi Sinongkelan

Tata lakune minangka sawijining perangan kang
wigati sajrone adicara. Tata laku bakal ngatur sakabehe
acara kanthi runtut saengga acara bisa digelar kanthi apik.
Sajrone Tradhisi Sinongkelan iki isih nggunakake tata
laku kang baku kang wis gumathok wiwit biyen. Tata
laku ora ana kang diilangi nanging ana kala ditambahi
miturut apa kang dadi kapercayan lan pasarujuke
masyarakat.
4.3.1 Tahap Wiwitane Tradhisi Sinongkelan

Sadurunge dianakake Tradhisi Sinongkelan ana
bab sing kudu disiyapake lan dirembug supaya adicara
kasebut bisa lumaku kanthi tumata. Wiwit saka
musyawarah para sesepuh desa kanggo ngandhani
ubarampe lan piranti apa wae kang kudu ana, senadyan
masyarakat ora perlu anane musyawarah kanggo
netepake dina, nanging masyarakat perlu musyawarah

kanggo persiapan nyadran ing makam para leluhur lan
nyuwun pandonga supaya acarane lancar.
4.3.2 Panindake Tradhisi Sinongkelan

Adicara inti iki kalebu minangka dadi punjere
saka sawijining adicara. Ing Tradhisi Sinongkelan iki
punjere yaiku mragakake nalika Kanjeng Sinongkel
beburu kijang kencana. Tari utawa fragmen sing
dianakake ing Tradhisi Sinongkelan kuwi jenenge tari
teklekan. Tari teklekan kuwi nduweni maksud gerakane
tarine sakral kuwi anane swara keplok panting klotek
dadi karo warga diarani tari teklekan.

4.3.3 Pungkasane Acara Tradhisi Sinongkelan

Pungkasan adicara sajrone Tradhisi Sinongkelan
yaiku hiburan tari tayub, Tari tayub uga Kesenian
tradhisional kang kudu dilestarekake. Tari tayub nduweni
makna yaiku ngenani kaendahan gerak tarine saka cara
busanane lan kahanan sosial ana ing masyarakate. Tari
tayub ing kene kangge sarana hiburan rakyat, amarga
Kanjeng Sinongkel lan para pendhereke wis bisa mbasmi
malapetaka kang ana ing desa Prambon.

4.4 Ubarampe lan Makna saka Tradhisi Sinongkelan

Sajrone tradhisi nduweni makna simbolis kang
samudana ing ubarampe. Ubarampe kasebut minangka
piranti kang digunakake ing tradhisi kasebut minangka
salah sawijine tumindak masyarakat desa Prambon
marang sawijine kapitayan, lan saben ubarampe nduweni
makna kang beda antarane siji lan sijine. Mula saka kuwi,
anane ubarampe digatekake dening masyarakat
pangugeme.

Sawijine kapitayan ngandharake yen anane
ubarampe minangka wujud pakurmatan marang Gusti,
kuwi ngono wis mujudake aturing kapitayan masyarakat
marang bab-bab kang asipat gaib. Masyarakat ngrasa
wedi yen kekarepane ora kasembadan jalaran anggone
nyedhiyakake ubarampe ora genep. Adhedhasar bab
kasebut, mula masyarakat kudu tansah njangkepi apa wae
kebutuhane supaya tumindake tradhisi kasebut bisa
kasembadan kanthi trep lan pepinginan bisa kasembadan.

Ing adicara Tradhisi  Sinongkelan uga
nggunakake ubarampe kang dipercaya masyarakat bisa
menehi makna tumrap masyarakat kang nyengkuyung
anane tradhisi iku. Bukti yen tradhisi kasebut nggunakake
maneka werna ubarampe utawa sajen bakal diandharake.

4.5 Paedah kang Kinandhut Sajroning Tradhisi
Sinongkelan

Tradhisi  Sinongkelan ing desa Prambon
mujudake tradhisi kang wis dadi pakulinane desa
Prambon. Tradhisi Sinongkelan kalebu tradhisi kang ora
bisa dipisahake karo masyarakat. Tradhisi iki nduweni
paedah tartamtu tumrap urip bebrayan menehi
panyengkuyung. Adhedhasar paedah kasebut ndadekake
masyarakat katon kaiket ing rasa pangrasane, banjur
ndadekake tradhisi kasebut tansah dijaga lan ditindakake
saben taun.

Sejatine warga masyarakat desa Prambon
nindakake tradhisi nduweni pangarep-arep kanggo
lakuning urip. Masyarakat kang isih nglestarekake
tradhisi kasebut nduweni pepinginan kang ana sajrone
adicara tradhisi kasebut. Pangarep-arep masyarakat



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU
KABUPATEN TRENGGALEK Volume 01 Nomor 01 Tahun 2017, 0 - 216

minangka wujud kebutuhan naluri kang diduweni dening
masyarakat kasebut.

Tradhisi iki kalebu ing kelompok folklor
setengah lesan. Yen ing sajrone folklor tartamtu, semana
uga ing Tradhisi Sinongkelan iki sing kalebu ing folklor
setengah lisan. Kanggo ngonceki paedah apa wae kang
ana ing sawijine Tradhisi Sinongkelan kudu nggunakake
sawijing teori tartamtu. Ing analisis bab iki, teori kang
digunakake kanggo ngonceki paedah apa wae kang ana
ing Tradhisi Sinongkelan nggunakake teori andharane
Bascom (sajrone Dananjaya: 1984: 19). Teori kasebut
bakal ngonceki paedah apa wae kang ana ing folklor
setengah lisan kayata tradhisi. Supaya luwih cethane kaya
andharan ing ngisor iki.

451 Minangka Sistem Proyeksi
Sistem proyeksi yaiku minangka sarana
kacabenggala angen-angen kolektif. Tradhisi

Sinongkelan minangka piranti kanggo ngandharake kaya
apa sejatine kang dikarepake lan diangen-angen dening
masyarakat desa Prambon. Sakabehing angen-angen ing
panyuwunan kanthi anane bisa dideleng saka sakabehing
wujud ubarampe lan tujuwan nindakake adicara kasebut,
yaiku sakabehane masyarakat desa Prambon tetep
diwenehi keslametan. Keslametan kang disuwun wiwit
saka keslametan jiwa nganti keslametan anggone
tetaneman saben dinane.
452  Minangka Pangesahing Pranata Kabudayan

Paedah  Tradhisi  Sinongkelan = minangka
pangesahing pranata-pranata lembaga-lembaga
kabudayan. Tradhisi  Sinongkelan kasebut kalebu
sawijining aturan-aturan kang mligi lan aturan kasebut
adhedhasar saka juru kuncen sesambungan karo tradhisi
kasebut. Bab iki dibuktekake anane aturan-aturan kang
kaya wis dijlentrehne ing ndhuwur mau. Aturan kasebut
nyata-nyata uga ditindakake dening warga masyarakat.
Kabeh kuwi amarga kapercayane ing warga desa
Prambon, kang saben panyuwunan bisa dadi kasunyatan.
45.3 Minangka Sarana Panggulawenthah

Ing jaman kang sarwa maju iki, sipat lan
tumindak kang isih kalebu tradhisional wis arang
ditemoni. Sakabehe piranti kang ana sesambungane karo
manungsa kabeh sarwa apik lan gampang, saengga bab
kasebut bisa ndukung anane kagiyatan kanggo manungsa
supaya nduweni pamikiran kang luwih maju. Saiki anane
piranti, panganan lan apa wae kabeh saya canggih lan
instan. Saya maju pamikirane manungsa modern
ndadekake kabudayan kang sipate tradhisional bisa
kegeser lan uga bisa ilang. Amarga yen manungsa saya
maju bakal menehi kalodhangan budaya luar mlebu ing
kabudayan tradhisional. Kamangka tradhisional iku wae
durung mesthi dikuwasani karo masyarakat kang
nduweni kabudayan kasebut.
454 Minangka Piranti Panentu Norma-Norma
Masyarakat

Masyarakat desa Prambon nduweni kapitayan
kang kuwat wiwit saka tatalakune tradhisi, piranti-piranti
lan uga ubarampe kang digunakake sajrone nindakake
tradhisi kasebut. Tradhisi Sinongkelan kalebu tradhisi
kang ditindakake wiwit biyen nganti saiki. Slametan lan
ziaroh minangka sawijining pakurmatan marang Kanjeng
Sinongkel lan pendereke kang dipercaya dening

masyarakat. Warga percaya yen slametan bisa antuk
berkah, slametan ing makame pendhereke Kanjeng
Sinongkel uga sawijing wujud nyenyuwunan marang
Gusti Kang Maha Agung lumantar Kanjeng Sinongkel
kang dadi piranti. Kabeh kuwi dikarepake supaya warga
ora antuk bebaya lan diwenehi keslametan.

Ing nalika nganakake nyekar ana makame para
leluhur uga nggatekake wates kesopanan, kayadene
nalika menyang makam kudu ngucapake salam, ora oleh
nggunakake tembung-tembung kang ala. Nalika adicara
Tradhisi Sinongkelan ora oleh nyuwun diwenehi sugih
tegese iki tradhisi kanggone wong akeh dudu
nyenyuwunan pribadi.

455 Minangka Sarana Hiburan

Masyarakat padhesan biasane seneng marang
hiburan, amarga adoh saka ramene kutha lan isih kurange
pengetahuan warga masyarakat ngenani hiburan. Tradhisi
Sinongkelan dadi piranti nyenengake saka donya kang
nyata saengga bisa ngowah-owahi pakaryan kang
mboseni dadi pakaryan kang nyenengake. Akeh
masyarakat kang isih mentingake golek nafkah
katimbang golek hiburan. Kamangka hiburan kanggone
manungsa perkara kang penting kanggo ngilangake
sumpek lan kesel. Nanggap tayub uga bisa nguri-uri
budaya Jawa kang diwarisake dening para leluhur. Nalika
adicara inti ing Tradhisi Sinongkelam wis  kudu
dianakake tari tayub sawise acara kasebut, supaya
masyarakat bisa mangerteni lan mahami paedah saka seni
lan budaya kang kinandhut ana ing tradhisi kasebut.
Manungsa diwenehi akal, rasa pangrasa, lan pikiran
dening Gusti Maha Agung, supaya bisa ngripta
kagiyatan-kagiyatan kang narik kawigaten. Saka acara
Tradhisi Sinongkelan bisa didudut menawa tradhisi
kasebut bisa menehi hiburan lan nyukupi kabutuhan
manungsa ing babagan kaendahan lan rekreasi.

45.6 Kanggo Nguwatake Rasa Pangrasan Klompok
Masyarakat

Solidaritas kalebu wujud rasa kang senasib. Ing
adicara Tradhisi Sinongkelan iki sakabehane wong kang
nekani lan nindakake nduweni tujuwan kang padha,
kabeh melu nyengkuyung saka wiwit acara nganti tahap
pungkasan. Sakabehane masyarakat padha nyawiji ing
acara Tradhisi Sinongkelan kanthi tujuwan nyenyuwun
marang Gusti supaya tetep diwenehi kaberkahan anggone
tanem tuwuh. Saka anane guyup rukun masyarakat desa
Prambon, ‘bakal nuwuhake rasa gotong royong, rasa
paseduluran, kerukunan, nilai sosial, nilai etika, tanggung
jawab, lan rasa syukur.

4.6 Carane Ngelestarekake Tradhisi Sinongkelan

Indonesia minangka sawijining Negara kang
nduweni maneka werna kabudayan. Saka maneka werna
jenis kabudayan kasebut Indonesia dadi daya tarik bangsa
liya. Bab kasebut kang dadi tugase para kawula mudha
kanggo njaga apa kang dadi kebanggan lan idhentitas
bangsa. Majune jaman bisa nuwuhake pola pikire
bebrayan agung kang ana ing Negara iki milih kabudayan
anyar kang dirasa luwih praktis saka kabudayan
tradhisional. Mlebune kabudayan asing uga dadi faktor
kang nyebabake kabudayan lokal dilalekake dening
bebrayan agung. Mlebune kabuyan asing dirasa lumrah



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU KABUPATEN
TRENGGALEK

yen kabudayan asing kasebut bisa sedalan kari kabudayan
tradhisional Negara kita.

Kayadene Tradhisi Sinongkelan minangka
sawijine kabudayan kang diduweni dening Negara
Indonesia. Anane tradhisi budaya kasebut nuduhake
kayadene Negara Indonesia kang ora diduweni dening
Negara liya. Tradhisi Sinongkelan minangka tradhisi
kang isih dilestarekake dening warga desa Prambon
nganti saiki. Tradhisi Sinongkelan kang ana ing desa
Prambon yen dideleng saka anane angket isih ngrembaka,
nanging bisa wae tradhisi kasebut bakal ilang.

Tradhisi Sinongkelan nduweni tujuwan lan
paedah kanggo ngajeni, nyukuri apa wae kang diwenehi
Gusti. Nyuwun pitulungan marang Gusti kanthi cara
dedonga, piranti arwah-arwah leluhur. Mula dianakake
Tradhisi  Sinongkelan iki nduweni paedah kanggo
keslametan warga mligine warga desa Prambon. Ing
ngisor iki ngandharake cara kang digunakake supaya
Tradhisi Sinongkelan kang ana ing desa Prambon bisa
tetep lestari, ora ilang lan tetep ngrembaka. Kabudayan
bisa lestari saka rong cara bentuke, yaiku cara
nglestarekake budaya kanthi cara langsung, contone
yaiku arupa tarian bebrayan agung disuwun supaya sinau
lan bisa nari tarian kasebut. Kanthi cara kang kaya
mangkono kabudayan bisa dijaga supaya ora ilang ing
Negara iki. Tradhisi Sinongkelan cara nglestarekake
miturut masyarakat yaiku kanthi cara langsung
nyengkuyung kagiyatan kasebut kanthi cara gotong-
royong. Para warga kanthi guyup rukun nyepakake
maneka warna ubarampe kang digunakake kanggo
Tradhisi Sinongkelan. Cara nglestarekake kabudayan
kanthi cara menehi kawruh ngenani kabudayan marang
warga masyarakat, kang nduweni tujuwn supaya luwih
bisa ngrembaka sawijine kabudayan ana ing Negara iki.
Kanthi cara kasebut warga bisa mangerteni kabudayan
kang ana.

Saka andharan iku, cara kang digunakake
masyarakat anggone nglestarekake kabudayan yaiku saka
menehi kawruh marang warga ngenani Tradhisi
Sinongkelan kang ana ing desa Prambon. Panliten
nuduhake yen anane tradhisi kang ana ing desa Prambon
iki isih ngrembaka. Miturut bebrayan agung kang ana ing
desa Prambon, bisa dideleng saka angket yen Tradhisi
Sinongkelan kaperang dadi loro yaiku saka pamerentah
lan masyarakat ing desa Prambon.

4.7 Pamawase Masyarakat ngenani
Sinongkelan

Pamawas masyarakat yaiku sawijining wujud
respon utawa pisumbang usul lan panemu usul lan
panemu saka masyarakat marang samubarang tartamtu
kang ngandhut nilai. Kanggo ngudhari pamawase
masyarakat digunakake sawijine teori. Bab pamawasae
masyarakat ngenani Tradhisi Sinongkelan iki, ngunakake
teori Iser (sajrone Endraswara, 2008:121) kang
njlentrenake ngenani resepsi sastra. Kanthi nggunakake
teori kasebut bakal njlentrehake apa kang ditindakake
masyarakat marang objek, apa kang ditindakake objek
marang masyarakat minangka kang manehi makna.
Supaya luwih cetha bakal diandharake ing ngisor iki.

Miturut angket kang dijupuk yaiku saka 50
wong perwakilan masyarakat desa Prambon, nyatane ana

Tradhisi

5 wong ora sarujuk anane tradhisi kasebut. Nanging uga
ora sithik, nanging luwih saka 95% masyarakat sarujuk
lan nganggep adicara Tradhisi Sinongkelan iku wigati lan
nduweni nilai piguna. Bab kaya mangkono bakal
dijlentrehake kaya ing ngisor iki.

4.7.1 Golongan Masyarakat Sarujuk

Tradhisi Sinongkelan minangka tradhisi kang
isih ngrembaka ing desa Prambon, ateges isih akeh
masyarakat kang ngugemi anane tradhisi kasebut.
Masyarakat kang kalebu sarujuk anane Tradhis
Sinongkelan kagolong akeh. Ateges masyarakat akeh sing
isih percaya lan isih nindakake Tradhisi Sinongkelan
nganti seprene. Saperangan gedhe anggone sarujuk
amerga nduweni alesan kang ndadekake kapitayan kang
kuwat tumrap masyarakate.

Golongan kang isih sarujuk kasebut nduweni
kapitayan kang kuwat lan uga percaya yen apa kang dadi
panyuwunane marang Gusti bakal diliwati ing tradhisi
kasebut. Manut dhata tabel mau, saperangan masyarakat
kang cacah 45 saka 50 wong nuduhake yen saujuk anane
Tradhisi Sinongkelan. Golongan kang sarujuk iku
percaya anane tradhisi kasebut dianggep sarana kanggo
nggolek berkah lan kaslametan.

4.7.2 Golongan Masyarakat Ora Sarujuk

Golongan masyarakat ora sarujuk anane
Tradhisi Sinongkelan ora akeh mung ana 5 saka 50 wong
kang disurvei menehi wangsulan yen ora sarujuk.
Saperangan alesane yen ora sarujuk dianakake tradhisi
kaasebut yaiku amarga digayutake anane agama. Wong
kang fanatiq ing agama, banjur ora percaya karo anane
tradhisi lan adat istiadat. Golongan masyarakat iki
nduweni alesan yen Tradhisi Sinongkelan ora ana ing
kapitayan miturut agama Islam. Masyarakat ora percaya
anane roh sing baureksa desa. Ing agama Islam yen
percaya anane kaya mangkono, kalebu musyrik amarga
miturute ing Al-Qur’an ora ana piwulangan anane
tradhisi. Mula ora mokal yen ora sarujuk karo anane
Tradhisi Sinongkelan Sinongkelan.

PANUTUP

5.1 Dudutan

Miturut andharan ing bab asiling panliten
ngenani Tradhisi - Sinongkelan  ing desa Prambon,
kecamatan Tugu, kabupaten Trenggalek, bisa didudut:

Mula bukane anane Tradhisi Sinongkelan
diwiwiti warga nandur tanem tuwuh ora panen ana
priyagung saka Mojopahit namur kawula sesinglon
jenenge Kanjeng Sinongkel. Sawise meruhi kabeh
Kanjeng Sinongkel paring wawasan marang para warga.
Wewaler Kanjeng Sinongkel supaya saben taun ing sasi
Sela dina Jemuwah Legi dianakake bersih desa maksude
bersih desa iku gawe bersihe badani para manungsa
secara lair lan batin. Sawise Kanjeng Sinongkel mogsa
ing ngriku lan pendhereke seda lajeng piyambakipun
maringi wawasan supados saben Sela dianakake nyadran
utawa “Bersih Desa” menyang petilasane Kanjeng
Sinongkel.

Tata laku anggone nindakake Tradhisi
Sinongkelan yaiku dadi telu yaiku 1) tahap persiapan, 2)



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU
KABUPATEN TRENGGALEK Volume 01 Nomor 01 Tahun 2017, 0 - 216

tahap inti adicara, 3) panutup. Ing tahap persiapan bab
apa wae wiwit nindakake ngrembug dina, mbentuk
panitia, nyiapake piranti kanggo nyadran ana ing
petilasan Kanjeng Sinongkel lan pendhereke. Tahap
pelaksanaan yaiku ngadakane tari teklekan utawa
mragakake nalika Kanjeng Sinongkel mburu kidang
kencana. Panutup acara Tradhisi Sinongkelan dianakake
dedonya nyenyuwunan dhateng Gusti Maha Kawasa lan
dianakake tari tayub.

Ubarampe kang digunakake ing Tradhisi
Sinongkelan yaiku 1) ubarampe kanggo Tradhisi
Sinongkelan (buceng kuwat, ingkung, urap, gedhang raja,
jenang sepuh, jenang sengkala), 2) ubarampe kanggo
nyekar (kembang, gecok bakal, dupa, menyan).
Ubarampe kang wis ana minangka sajen kang digunakake
kanggo slametan. Sajen kang didongakake sajrone ritual
minangka persembahan rasa syukur marang Gusti Maha
Kuwasa lan leluhur desa Prambon. Bisa didudut yen
ubarampe kang wis disiyapake minangka simbol
sajroning Tradhisi Sinongkelan. Makna kang kinandhut
ing sajrone ubarampe yaiku: 1) Buceng Kuwat nduweni
makna wujud syukur marang Gusti Allah marang asil
panen kang akeh, 2) Ingkung minangka simbol pasrah
marang Gusti Ingkang Maha Kuwasa, 3) Urap tegese
urip, yaiku bisa nguripi lan nafkahi keluwargane, 4)
Gedhang raja yaiku tujuwan urip lan cita-cita kang
migunani kanggo masyarakat kang ana ing desa
Prambon, 5) jenang sepuh kanggo hanyepuhi syarat
syarengat, 6) jenang sengkala maknane kanggo nolak
sengkala ana ing desa Prambon,7) Kembang wangi
minangka pakurmatan marang leluhur, 8) gecok bakal
yaiku kanggo ngurmati sesepuh sing babad desa
Prambon. Tradhisi Sinongkelan nduweni paedah, yaiku
1) minangka sistem proyeksi, 2) minangka pangesahing
pranata kabudayan, 3) minangka sarana panggulawentah,
lan 4) minangka piranti  panemu norma-norma
masyarakat.

Cara masyarakat desa ~ Prambon tetep
nglestarekake Tradhisi Sinongkelan yaiku dideleng saka
anane angket. Tradhisi Sinongkelan kang tetep
ngrembaka. Cara masyarakat supaya tradhisi tetep lestari
yaiku diperang dadi loro pamawas. Kaloro pamawas
kasebut yaiku saka pamerantah lan saka masyarakat ing
desa Prambon. Saben taun bebrayane manungsa uga
ngalami owah-owahan, kayadene ing adicara Tradhisi
Sinongkel kang ngalami owah-owahan. Owah-owahan
ing Tradhisi Sinongkelan diperang dadi loro yaiku saka
tata lakune lan ubarampene. Saka tatalakune kang
ngalami owah-owahan disababake anane pengaruh agama
islam, yaiku agama kang dianut mayoritas masyarakat
desa Prambon. Yen saka ubarampene kang ngalami
owah-owahan iku disebabake anane kemajuan jaman,
yaiku wong-wong padha gawa sing ringkes nalika
nyadran ana ing petilasan.

Asiling saka pamawas masyarakat nuduhake yen
masyarakat kasebut kaperang dadi rong golongan, yaiku
masyarakat kang sarujuk anane Tradhisi Sinongkelan lan
masyarakat kang ora sarujuk anane Tradhisi Sinongkelan.
Golongan kang sarujuk  mduweni alesan amarga
ngugemi budaya kang diwarisake dening leluhur,
minangka sarana muji syukur marang Gusti lan uga

nyuwun keslametan. Kajaba iku, Tradhisi Sinongkelan
minangka adicara kang dianggep sarana kanggo nggiring
donga marang Gusti. Dene alesan miturut golongan
masyarakat kang ora sarujuk anane Tradhisi Sinongkelan
yaiku amarga dianggep sawijining tumindak lan
kapitayan kang tumuju menyang tumindak musyrik
kanthi lelandhesan kapitayan saka agama lIslam kang
dianut.

5.2 Pamrayoga

Ing jaman kang sarwa modern, sakabehe pola
pikir lan uga tumindake manungsa bisa ngalami owah-
owahan kang cepet banget. Mula saka anane jaman
modern iki, Tradhisi kudu tetep dijaga lan dilestarekake.
Kaya dene Tradhisi Sinongkelan iki wiwit jaman biyen
nganti saiki saperangan ana kang diowahi amarga owah-
owahaning jaman. Mula supaya sakabehane unsur sajrone
Tradhisi ~ Sinongkelan ora  owah, dibutuhake
panyengkuyung saka generasi penerus kang wiwit tresna
lan sarujuk anane tradhisi kasebut. Para mudha-mudhi
dikarepake supaya tetep sinau bab ngenani tradhisi Jawa
kang bisa menehi piguna tumrap masyarakat umum.
Senajan kadhang kala ana bab kang ora mlebu ing bab
agama, nanging tradhisi nduweni nilai bebrayan kang
luhur. Kanthi anane dhokumentasi dikarepake supaya
Tradhisi Sinongkelan tetep dijaga lan dilestarekake.

Asil saka panliten iki muga bisa ndadekake
kawruh lan kanggo sarana usaha wiwit anggene ngluru
lan kanggo nyelametake wujud saka kabudayan Jawa
kang isih tetep diugemi dening masyarakat. Kajaba iku,
andharan ngenani Tradhisi Sinongkelan bisa nggugah ati
para generasi penerus supaya luwih tresna marang
budayane dhewe, tinimbang budaya liya kang bisa
ndadekake kabudayane dhewe ilang.  Tradhisi
Sinongkelan kudu tansah dilaksanakake supaya ora ilang
lan tansah ngrembaka satengahe jaman, amarga tradhisi
kasebut minangka warisan turun-temurun.

KAPUSTAKAN

Arikunto. 2006. Prosedur Penelitian suatu Pendekatan.
Jakarta: Rineka Cipta.

Bekker, JWM. 1984. Filsafat Kebudayaan, Sebuah
Pengantar. Yogyakarta: Penerbit Kanisius.
Berger, Arthur Asa. 2010. Pengantar Semiotika: Tanda-

Tanda dalam Kebudayaan Kontemporer. Terjemahan
M. Dwi Morianto. Sleman : Penerbit Tiara
Wacana.

Danandjaja, James. 1984. Folklor Indonesia. Jakarta :
Pustaka Utama Gafiti.
Endraswara, Suwardi.
Penelitian Kebudayaan.
Widyatama.

2006. Metode, Teori, Teknik
Yogyakarta : Pustaka

2008. Metode,
Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta:
University press.
Greetz, Clifford. 1981. Abangan Santri, Priyayi Dalam
Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka Jaya.
Herusatoto, Budiono. 1984. Simbolis Dalam Budaya
Jawa. Yogyakarta : Hanindita
Graha Widia.

Teori, Teknik
Gajah mada



TRADHISI SINONGKELAN ING DESA PRAMBON KECAMATAN TUGU KABUPATEN
TRENGGALEK

Hutomo, Suripan Sadi. 1991. Mutiara Yang Terlupakan:
Pengantar Studi Sastra Lisan. Surabaya
Indonesia.
Kuntowijoyo. 1987. Budaya dan Masyarakat.
Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya.
Koentjaraningrat. 1985. Kebudayaan, Mentalis dan
Pembangunan. Jakarta: Gramedia.
1987. Pengantar Hukum Adat
Kebudayaan Mentalis dan
Pembangunan. Jakarta: Gramedia

. 1990. Sejarah Teori Antropogi II.
Jakarta: Ul-Press.
Maran, Rafael Raga. 2007. Manusia dan Kebudayaan
dalam Persepektif IImu Budaya Dasar.
Jakarta: Rineka Cipta.
Moleong, Lexy J. 2009. Metodoligi Penelitian Kualitatif.
Bandung: PT. Remaja Rosdakarya.
Poerwadarminto. 1984. Kamus Umum Bahasa Indonesia.
Jakarta: Balai Pustaka.
Ratna, Nyoman K. 2007. Estetika Sastra dan Budaya.

Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Rendra. 1984. Mempertimbangkan Tradisi. Jakarta :
Gramedia.

Sobur, Alex. 2006. "Semiotika Komunikasi". Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Suryono, Djoko. 2011. Sosok Nilai Budaya Jawa-
Rekontruksi Normatif idealistis. Yogyakarta:
Aditya Media Publishing.

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian
Kebudayaan. Surabaya: UNESA Unipress dan Citra
Wacana.

Sukarman. 2006. Pengantar Kebudayaan Jawa.
Surabaya: Unesa Unipress.

Suwarni dan Widayati, Sri Wahyu. 2011. Dasar-dasar

Upacara Adat Jawa. Surabaya:  Penerbit
Bintang.

Tim ISBD UNESA. 2008. Ilmu Sosial Budaya Dasar.
Surabaya: Unesa University Press.



