
KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

1 

 

KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO ING 

DESA JOMBOK KABUPATEN JOMBANG 

ANTROPOLOGI SIMBOLIK 

 

ERIK PURNOMO SYUKUR 

  

Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra  Dhaerah 

Fakultas Basa lan Seni 

Universitan Negeri Surabaya 

 

Erikpurnomo016@gmail.com 

 

 

SARINING PANALITEN 

Jawa Timur pancen nduweni sawijine kesenian tradhisional kang akeh lan ana fungsine gegayutan 

kelawan adicara adat sawijining desa, saengga katon pantes dilestarekake lan dijaga sarta dirembakakake. 

Kesenian Ludruk Wayang Wong yaiku sawijining seni pagelaran budaya tradhisi kang sesambungan karo 

unsur ludruk lan uga wayang wong. Kajaba saka kuwi, KLWW uga nduweni piguna kang gedhe tumrap 

masyarakat panyengkuyunge, saengga kesenian ludruk wayang wong iki bisa ngrembaka nganti mbesuke. 

Sajrone KLWW sejatine kinandhut makna-makna simbolik kang maneka warna kabudayan nasional 

supaya bisa kajupuk dadi sawijine panliten. Panliti bisa nyusun underane panliten KLWW, yaiku: (1) kepriye 

mula bukane madege KLWW?, (2) apa wae wujud kang ngrenggani sajrone KLWW lan mligine makna 

simbolike sajrone ubarampe lan paragane?, (3) kepriye tatarakite sajrone  KLWW?, (4) piguna apa wae kang 

kinandhut sajrone KLWW?, (5) Kepriye wujud owah-owahane lan upaya pelestariane pagelaran KLWW?. 

Panliten iki nduweni ancas, yaiku: (1) kanggo njlentrehake mula bukane madege KLWW, (2) kanggo 

ngandharake wujud kang ngrenggani sajrone KLWW lan mligine makna simbolike sajrone ubarampe lan 

paragane, (3) kanggo ngandharake tatarakite KLWW, (4) kanggo menehi kaweruh  babagan piguna kang 

kinandhut sajrone KLWW, (5) lan kanggo menehi kaweruh babagan wujud owah-owahane KLWW. 

Paedahe saka panliten iki, yaiku: (1) panliten iki dikarepake kena kanggo wujud nguri-uri budaya Jawa 

yaiku babagan kesenian tradhisional (2) panliten iki dikarepake supaya bisa nambah kawasisane pamaos lan 

panulis supaya luwih mangerteni babagan kesenian tradhisional (3) panliten iki uga nduweni pangajab supaya 

bisa nggugah panliti liyane, supaya nindakake panliten kang luwih jero babagan kesenian ludruk, jalaran 

kesenian iki saya ngrembaka. Konsep teori kang digunakake sajrone panliten iki, yaiku: (1) konsep kabudayan, 

(2) konsep masyarakat, (3) konsep filosofis, (4) konsep antropologi, (5) konsep semiotik, (6) konsep piguna. 

Ancangan panliten kang digunakake kanggo nliti KLWW iki panliten dheskriptif kualitatif. Dhata lan sumber 

dhata saka panliten iki arupa gambar lan katrangan lesan saka informan inti lan informan tambahan.  

Makna simbolik sajrone KLWW dijlentrehake adhedhasar ubarampe, paraga, lan uga piranti kang 

digunakake. Makna kang kinandhut sajroning ubarampen (sesajen lan cok bakal) yaiku nduweni pangajab 

supaya manungsa  bisa tumindak kang utama ing ndunya lan akhirate lan diadohake saka bebaya. Fungsi 

KLWW diperang dadi loro, yaiku: fungsi manifest lan fungsi laten. Fungsi manifest kayata (1) minangka 

hiburan para warga, (2) sarana panggulawenthah, (3) sarana nguri-uri budaya jawa, (4) nuwuhake rasa guyub 

rukun. Fungsi laten kayata: (1) Wong sing seneng mangan ngluwihi jatah, (2) omben-ombenan, (3) paraga 

kurang sinau. 

Tembung Wigati : Kebudayaan, Masyarakat, Semiotik, 

PURWAKA 

LELANDHESAN PANLITEN 

 Kabudayan sajrone masyarakat Jawa 

kuwi bab kang wigati banget. Miturut (Koentjaraningrat, 

1985: 180) tegese kabudayan utawa bisa uga diarani 

kultur kuwi arupa sakabehe pranatane gagasan utawa 

panemu, panindake, lan asil karyane manungsa sajrone 

nindakake urip ana ing alam ndonya, kang mengkone 

bisa ndadekake duweke pribadhi. Sakabehe kabudayan 

kang dumadi sajrone bebrayan kasebut sejatine saka reka 

dayane manungsa anggone nanggepi lingkungane. 

Manungsa anggone nanggepi lingkungane kanthi 

nggunakake filsafat lan uga bisa nuwuhake filsafat anyar. 

Budaya Jawa bisa kasil yaiku saka rekadayane pamikire 

manungsa kang nduweni tandha utawa yen bahasa 

Indonesia diarani simbol saben budayane, banjur saka 

pamawase Koesbandrijo uga wus padha karo pamawas 

kang diduweni dening Koentjaraningrat (1985: 181 ) 

kang njlentrehake sakabehe kegiyatane manungsa kuwi 

minangka bageyan saka kabudayan kang nduweni tandha 

mailto:Erikpurnomo016@gmail.com


KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

2 

 

utawa diarani simbol sajrone sajrone perkara sing 

ngandharake babagan konsep tandha utawa diarani 

simbol lan uga nggunakake teges sing luwih sistematis. 

Tandha utawa diarani simbol yaiku kalebu 

wujud kang wiwitan saka kabudayan, jalaran saben bab 

kang disawang lan ditindakake dening manungsa kuwi 

sejatine diolah dadi tandha-tandha kang bisa dikaweruhi 

lan dimangerteni dening manungsa. Padatan tandha 

utawa sing jenenge simbol kuwi luwih nengenake 

pikolehe babagan kasampurnane panguripan marang 

samubarang saengga manungsa bisa mikir lan nduweni 

mawas dhiri kanggo nemtokake jati dhirine marang Gusti 

kang Murbeng Dumadi.  

Kesenian kejaba minangka sarana nularake rasa 

kaendahan, uga nduweni fungsi liya-liyane. Tuladhane, 

kayata mitos. Mitos iki nduweni fungsi minangka kanggo 

nemtokake norma kang gunane kanggo ngatur utawa nata 

tumindak supaya nduweni sipat kang ajeg lan kanggo 

nerusake adat sarta nilai-nilai kabudayan.. Tuldhane wae 

kang lagi moncer ana ing tlatah Jombang saiki yaiku 

anane ludruk gagrag anyaran yaiku KLWW. KLWW iki 

dituwuhake dening para seniman ludruk ing Jombang 

mligine dituwuhake dening Paguyuban Campursari 

Sabda Budaya kang dipunpandhegani dening Pak Paisan. 

KLWW iki kalebu inovasi anyar 2016.  

KLWW iki dudu babagan cerita Ramayana 

utawa Mahabarata, nanging ing kene nggawa cerita 

babagan sengkala lan murwakala Kanthi anane cerita 

murwakala sajrone pewayangan kuwi mula pethikan 

cerita murwakala banjur ditrapake ana ing panguripan 

sabendinan. Ubarampen gunane yaiku minangka syarat 

kanggo nindakake upacara ruwatan supaya bocah kang 

nandang sukerta kuwi bisa owal saka sukertane lan uga 

nduweni pangajab supaya keluargane bisa kaparingan 

keslametan dening Gusti Ingkang Murbeng Dumadi. 

Mula saka kuwi, panliten iki nduweni pangajab supaya 

bisa menehi makna simbolik tumrap bebrayan arupa 

masyarakat panyengkuyunge. Bab kang arep ditintingi 

sajrone panliten iki yaiku ngenani makna simbolike 

sajrone ubarampe kang digunakake dening KLWW iki. 

Adhedhasar saka andharan kasebut nduweni guna kanggo 

nglestarekake utawa nguri-uri kesenian ludruk, panliti 

nindakake panliten iki kanthi irah-irahan “KLWW dening 

Paguyuban Campursari Sabdo Budoyo” kanthi tintingan 

Antropologi Simbolik. Panliten kanthi judhul kang kaya 

ngono kuwi isih kalebu tipe panliten kualitatif. 

Antropologi Simbolik yaiku salah sawijine perangan saka 

ilmu Antropologi kang ngrembug babagan pranatane 

tandha sajrone masyarakat (A.Teeuw 2013-38). 

UNDERANE PANLITEN 

Bisa ditarik underane panliten kang kaya 

mangkene:  

(1) Kepriye mula bukane madege KLWW? 

(2) Apa wae makna rerenggan sajroning KLWW ? 

(3) Kepriye tata rakit lan tema sajrone KLWW 

dening Paguyuban Campursari Sabdo Budoyo? 

(4) Fungsi apa kang kinandhut sajrone KLWW 

dening Paguyuban Campursari Sabdo Budoyo? 

(5) Kepriye wujud owah-owahane pagelaran 

KLWW dening Paguyuban Campursari Sabdo 

Budoyo? 

 

ANCASE PANLITEN 

Sejatine samubarang panliten iki mesthi 

nduweni ancas kang bisa menehi fungsi marang sapa 

wae. Mula panliten iki uga nduweni ancas marang 

pamaca lan sapa wae. Ancase yaiku kaya mangkene: 

(1) Kanggo njlentrehake mula bukane madege 

KLWW 

(2) Kanggo ngandharake wujud kang ngrenggani 

sajrone KLWW 

(3) Kanggo ngandharake tatarakite KLWW. 

(4) Kanggo menehi kaweruh babagan fungsi kang 

kinandhut sajrone KLWW dening Paguyuban 

Campursari Sabdo Budoyo 

(5) Kanggo menehi kaweruh wujud owah-owahane 

kesenian ludruk dening Paguyuban Campursari 

Sabdo Budoyo 

 

PAEDAHE PANLITEN 

Panliten babagan KLWW iki uga nduweni 

paedah kaya mangkene: 

(1) Panliten iki dikarepake kena kanggo wujud 

nguri-uri budaya Jawa  

(2) Panliten iki dikarepake supaya bisa nambah 

kawasisane pamaos lan panulis supaya luwih 

mangerteni babagan kesenian tradhisional. 

(3) Panliten iki uga nduweni pangajab supaya bisa 

nggugah panliti liyane, supaya nindakake 

panliten kang luwih jeru babagan Kesenian 

ludruk. 

 

WEWATESANING PANALITEN 

Panliten iki awujud tinjauan ngenani budaya 

kang nduweni sipat lan wawasan kang amba tur uga 

jembar. Ngandharake babagan mula bukane utawa 

sejarahe, banjur wujud kang ngrenggani, banjur babagan 

tatarakite, lan uga fungsi sajrone KLWW kang 

dituwuhake dening Paguyuban Campursari Sabdo 

Budoyo kuwi kang bakal dadi wewatesaning panliten. 

 

 

 

 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

3 

 

TINTINGAN KAPUSTAKAN 

 

PANLITEN KANG SAEMPER 

Panliti kang sepisan yaiku katindakake dening 

Chatarina Agnes Dina Sari (2014) kanthi judhul utawa 

irah-irahane yaiku ngenani “ Kesenian Bantengan Ing 

Tlatah Kabupaten Kediri lan Kabupaten Mojokerto ( 

Antropologi Simbolik )”.Tradhisi iki yaiku nggarap 

babagan tradhisi kesenian banthengan kanthi awujud 

mula bukane kesenian iki, banjur anane wujud kang 

ngrenggani sajroning pagelaran, lan kang ora kalah 

wigatine yaiku makna lan tatarakite pagelaran kesenian 

Banthengan. Ing panliten iki yaiku mbandhingake 

kesenian banthengan antarane Kesenian Banthengan Ing 

Kediri lan Mojokerto. Sajrone panliten iki nggunakake 

methodhe Panliten Dheskriptif Komparatif. 

Panliti kang kapindo yaiku katindakake dening 

Hermin Titisnowati (200) kanthi judhul utawa irah-

irahane yaiku ngenani “ Lakon Jaka Sambang Pendekar 

Gunung Gangsir Ludruk Karya Budaya (Tintingan 

Struktur Lakon, Struktur Pementasan, dan Fungsi Sosial 

bagi Masyarakat Pendukungnya)”. Tradhisi iki yaiku 

nggarap babagan pementasan ludruk kanthi lakon Jaka 

Sambang, ludruk iki kalebu seni tradhisional kang 

awujud sastra lisan. Panliten iki neliti babagan struktur 

lakon sajrone ludruk Jaka Sambang, banjur uga mengkaji 

struktur pementasan lan fungsi sosial tumrap masyarakat 

kang nyengkuyung. Dadi panliten babagan iki yaiku 

kanthi nggunakake metodhe kualitatif. 

 

KONSEP KABUDAYAN 

Koentjaraningrat (2009:146), ngandharake yen 

kabudayan kuwi tuwuhe saka tembung Sansekerta 

buddayah kang nduweni arti wujud jamake budi kang 

tegese  budi utawa akal. Bekker (1990: 15) ngandharake 

yen kabudayan yaiku alam kudrate dhewe minangka 

duweke manungsa kuwi dhewe, dadi lumakune wektu, 

teges budaya uga sajrone kalungguhane arupa kabisane 

pawongan ing masyarakat kanthi sakabehane. Ora mung 

kaiket dening prakara-prakara “naklukake” alam lan 

dhaerah sakupenge. Sudikan, (2001:4) gegayutan klawan 

idhe-idhe, gagaasan, nilai-nilai normal an aturan 

kabudayan masyarakat Indonesia kuwi ana perangane. 

Ing kene bisa diperang dadi telu cacahe. 

  

KONSEP MASYARAKAT 

Tembung masyarakat wiwitane saka  basa arab 

“syaraka” kang ateges melu tandang gawe lan uga 

miturut basa latine “society” kang nduweni teges batur. 

Mula , sing jenenge masyarakat kuwi bisa diarani 

sawijining golongan kang nduweni sambung rakete lan 

kawigatene kang padha mligine tumrap kabudayan 

sajrone kesenian tradhisional.Koentjaraningrat (1990: 

143-146) ngandharake yen masyarakat Jawa isih nduweni 

ciri-ciri utawa titikan. Cacahe ana telu titikan, yaiku 

kaping pisan nduweni adat lan istiadat. Kaping pindho 

nduweni norma lan ukum kang bisa ngatur masyarakate. 

Kaping telune yaiku nduweni sabung raket kag becik 

sajrone pasrawungan. 

Soekanto (sajroning Suwarni, 2011:3) ngenani 

golongan-golongan sosiale, ngandharake yen masyarakat 

Jawa  kuwi nduweni telung titikan pokok, (1) Masyarakat 

tradhisional, (2) Masyarakat Madya, lan (3) Masyarakat 

modern.  

KONSEP ANTROPLOGI 

 Koentjaraningrat (1980: 180) ngandharake, yen 

antropologi kuwi ilmu kang nyinaoni ngenani 

kamanungsan umume kanthi nyinaoni maneka werna, 

wujud fisik masyarakat sarta kabudayan kang diasilake. 

Objek antropologi yaiku manungsa sajrone masyarakat 

suku bangsa, kabudayan lan tumindake. Ngelmu babagan 

antropologi nduweni ancas kanggo nyinaoni manungsa 

sajrone masyarakat suku bangsa, kang nduweni tumindak 

lan kabudayan kanggo amemangun masyarakat kuwi 

dhewe.  

 

KONSEP SEMIOTIK (Simbolik) 

 Yusuf (2012: 30) ngandharake, yen semiotic 

kuwi nyinoni sawijining objek, kadadeyan utawa 

sakabehe kabudayan minangka tandha. Tandha kuwi 

minangka sawijining dhasar kesepakatan sosial kang 

kawangun sadurunge, bisa dianggep makili liyane. 

Semiotik kuwi ngrembug babagan paugeran-paugeran, 

konvensi-konvensi kang bisa uga tandha kang nduweni 

teges. Saka andharan kaya mangkono semiotic kuwi 

salah sawijine ngelmu kang ana sambung rumakete 

klawan tandha lan lambang kang ngandhut teges. 

 

KONSEP FUNGSI 

Sajrone fungsi kabudayan kuwi cacahe ana loro, 

yaiku diarani fungsi  manifest lan fungsi laten. Kang 

kaping sepisan yaiku fungsi manifest (fungsi kang ketara) 

yaiku konsekwensi obyektif kang menehi sumbangan 

marang adaptasi kang dikepingini lan uga disadhari 

dening partisipan. Sabanjure sing kapindho yaiku fungsi 

laten( Fungsi kang ora ketara/terselubung)  tegese yaiku 

konsekwensi objektif saka sawijining perihal budaya 

kang ora dikarepake lan ora disadhari dening masyarakat.  

 

LANDHESAN TEORI 

 Kajian kapisan yaiku nggunakake kajian 

antropologi nggunakake teorine Koentjaraningrat (1980: 

180) ngandharake yen ilmu antropologi kuwi ilmu kang 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

4 

 

nyinaoni maneka wernane wujud fisik masyarakat sarta 

kabudayan kang kang diasilake. Kajian kang kapindho 

yaiku nggunakake kajian Semiotic nggunakake teorine 

Yusuf (2009: 30) ngandhrake yen semiotic kuwi nyinaoni 

babagan sawijining objek kadadeyan utawa sakabehe 

kabudayan kang minangka tandha. Dadi teori iki 

dijumbuhake kelawan objek kebudayaan kang nduweni 

sifat minangka tandha sajrone kebudayaan masyarakat. 

Kajian kang kaping telu yaiku nggunakake kajian 

Filsafat, nggunakake teorine Saryono (2011:72) 

ngandharake yen filsafat Jawa kuwi minangka filsafat 

timur kang nduweni fungsi yaiku kanggo nggoleki 

tujuane panguripan manungsa kanthi dalan keslametan 

lan kasampurnaning manungsa. 

METODHE PANLITEN 

Ancangan panliten ngenani KLWW iki mligine 

kang ditindakake dening paguyuban Campursari Sabdo 

Budoyo iki nggunakake ancangan panliten dheskriptif 

kualitif. Bogdan lan Taylor (Sajrone Moleong, 2011:4) 

ngandharake ancangan kualitatif minangka sawijine 

paugeran panliten kang ngasilake dhata dheskriptif.   

SUMBER DHATA LAN DHATA PANLITEN  

 Sumber dhata yaiku sumber kang bisa menehi 

katrangan arupa informasi marang panliti. Miturut 

Lofland (sajrone Moleong, 2011: 157) njlentrehake yen 

sumber dhata kuwi kaperang dadi 2 yaiku ana dhata 

primer lan uga dhata sekunder. Tegese sumber dhata 

primer yaiku sumber dhata kang mligi kang ana sajroning 

panliten kuwi dhewe. Banjur yen sumber dhata sekunder 

yaiku sumber dhata tambahan. Banjur kasengkuyung 

dening Informan pokok Informan tambahan 

TATACARA NGUMPULAKE DHATA 

 Sajrone panliten ing KLWW iki yaiku kanthi 

nggunakake metodhe panliten dheskriptif kualitatif. Tata 

carane anggone ngumpulake dhata kang bakal 

digunakake yaiku nggunakake teknik, wawancara, 

observasi lan dhokumentasi.  

TATA CARA ANALISIS DHATA 

 Sudikan (2001: 85) ngandharake Teknik analisis 

dhata kang bakal digunakake sajroning panliten iki yaiku 

kanthi teknis analisis dheskriptif. Teknik analisis 

dheskriptif yaiku tatacarane ngonceki dhata kanthi 

nggunakake tetembungan lan dudu angka kang bisa 

menehi katrangan utawa andharan panliten adhedhasar 

dhata kang  antuk saka  subjek kang ditliti. Sajroning 

panliten kualitatif, dhata kang digunakake yaiku kanthi 

awujud gambar lan ukara dudu angka.  

 

 

 

 

ANDHARAN ASILE PANLITEN 

MULA BUKANE KLWW 

Kaping pisan kang njalari tuwuhe kesenian iki 

yaiku jalaran saka faktor ekonomi. Para buruh tanine 

kuwi wiwitane amung nduweni bayaran 30.000, yen 

amung njagakna dhuwit 30.000 cetha yen ora bisa 

nyukupi kebutuhan keluargane. Jalaran gaji sing ditampa 

dening para rewang tanine iki cetha yen isih kurang 

banget yen kanggo nyukupi kebutuhan saben dinane jelas 

ora nyukupi. Mula Pak Paisan miwiti madekake group 

kesenian iki. Mula ora gumun yen Paguyuban 

Campursari Sabdo Budoyo iki pancen akeh-akehe 

kajupuk saka rewang tanine Pak Paisan. Kaping pindhone 

kang njalari tuwuhe kesenian iki yaiku jalaran saka faktor 

agama. Kaping telune kang njalari tuwuhe kesenian iki 

yaiku jalaran saka faktor ilmu kebatinan kang diduweni 

dening Pak Paisan. Tuwuhe KLWW iki uga ora luput 

saka mitos kang ana ing dusun Segunung.  Mitos kang 

tuwuh ing dusun kene iki arupa cerita antarane Dhadhung 

Awok lan Dewi Sunthi.  

 

WUJUD KANG NGRENGGANI LAN MAKNA 

SIMBOLIK SAJRONE KLWW SABDO BUDOYO 

Ubarampen (Sesajen)  

- Cok Bakal 

Miturut etimologis tembung Cok bakal 

kadadeyan saka loro tembung yaiku ana tembung cok lan 

tembung bakal. Cok ditegesi yaiku samubarang utawa 

sarana kanggo sesajen, yen tembung bakal kuwi kena 

ditegesi alam. Dadi bisa didudut yen cok bakal yaiku 

sarana kang sesambungane karo alam. Cok bakal 

nduweni fungsi kanggo sarat ritual ruwatan sajrone 

pagelaran KLWW supaya lancar lan supaya ora ana 

alangan wiwit saka wiwitan nganti adicara kang 

pungkasan. 

- Sandhingan 

sandhingan iki nduweni fungsi. Fungsine yaiku 

kanggo sarana nyegah supaya Si Dhadhung Awok lan Si 

Reges ora ngganggu pawongan-pawongan kang ana 

sajrone pagelaran lan sajabane pagelaran.  

- Pitik Jawa 

Pitik Jawa kang ana sajrone sesajen cok bakal 

iki kalebu syarat kang ora kena ditinggalake. Pitik Jawa 

wigati banget jalaran pitik Jawa iki digunakake kanggo 

sarana mediasi anatara manungsa lan danyang sakiwa 

tengene adicara ing kunu. Gegayutane karo makna 

simbolik kang ana sajrone pitik Jawa, kasunyatane yaiku 

kanggo nyenengake kekarepane dhanyang sakiwa 

tengene pagelaran supaya ora gannggu adicara pagelaran 

lan ritual kang bakal dianakake lan ditegesi minangka 

pralambange pembebasan. 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

5 

 

- Menyan 

Menyan yaiku ubarampe sesajen kang 

digunakake sajrone kesenian Ludruk Wayang  Wong 

kanthi awujud areng kang diwenehi kemenyan. Babagan 

menyan ing kene nduweni makna simbolik yaiku 

minangka lambange keharmonisan antara manungsa 

kelawan Gustine. 

- Takir Sengkala 

Takir sengkala yaiku sejatine sawijine 

ubarampen saka cok bakal kang arupa jenang kang 

dicampur karo gula abang kanthi sasendhok banjur 

diwenehi beras ketan banjur digodhog sinambi diudheg, 

nganti nyampur lan dicampur dadi siji. Banjur tegese 

takir, yaiku tatak ing pamikir. Tegese yaiku dikarepna 

supaya manungsa kang diruwat iki nduweni pamikr kang 

padhang lan nduweni pamikir kang lantip ing bebrayan. 

- Gedhang Raja 

Gedhang yaiku salah sawijine tetanduran kang 

asring ana ing sakiwa tengene pendhudhuk. Gedhang ing 

kene minangka dadi pralambang, jalaran Dhadhung awok 

kuwi bisa melbu ing panganan kayata gedang lan kelapa, 

mula gedhang lan kelapa iki kudu didadekake ubarampen 

sajrone cok bakal. 

- Godhong Suruh 

Godhong suruh yaiku sawijine tanduran kang 

nduweni fungsi tumrap manungsa. Fungsi kang diasilake 

dening godhong suruh yaiku kena kanggo tanduran obat-

obatan. Dadi godhong suruh iki minangka symbol fungsi, 

kerukunan lan perdamaian sajrone urip. 

- Beras 

Beras yaiku sawijnie ubarampen sandhingan. 

Beras yaiku sawijine tanduran kang asring ditandur ing 

sawah. Mula sajrone sandhingan ubarampen beras iki 

wigati banget, jalaran beras iki nduweni makna filosofis 

kang gedhe banget marang panguripane manungsa. 

Makna simbolik saka beras yaiku minangka symbol 

kecukupan sandhang lan pangan lan awujud dunga 

supaya rejeki saya suwe saya akeh. 

 

MAKNA SIMBOLIK SAJRONE SENI 

PAGELARAN LUDRUK WAYANG WONG 

DENING SABDO BUDOYO 

a. Dalang Sejati 

Dalang sejati yaiku salah sawijine paraga kang 

utama sajrone pagelaran KLWW. Si Dalang Sejati yaiku 

sejatine manungsa utawa pawongan utawa kena diarani 

sesepuh. Sesepuh kuwi pawongan sing dipercaya dening 

Masyarakat kang nduweni fungsi kanggo komunikasi 

kelawan zat kang ora katon. Dalang ing kene minangka 

symbol yen dheweke iki minangka pemimpin kang 

dipercaya, nduweni pangaribawa ing bebrayan, nduweni 

pengetahuan kang jembar, lan minangka simbol 

kejayaane tumrap masyarakate. 

b. Bethara Wisnu 

Bethara Wisnu kuwi salah sawijine paraga 

wayang minangka dewane katentreman. Bethara Wisnu 

minangka pralamabange ati kang suci. Dewa Wisnu 

nyusup menyang ragane Dalang Sejati. Saka tangane 

Bethara Wisnu iki mengko kang bakal ngasorake 

sengkala saka Dhadhung Awok. 

c. Dhadhung Awok lan Reges 

Dhadhung Awok yaiku salah sawijine paraga 

kang bisa narik kawigatene para penonton. Dhadhung 

Awok kuwi yaiku buta kang arupa manungsa setengah 

kebo lan gandhengane yaiku si Topeng Reges yaiku 

paraga manungsa kang nggawe topeng sing elek banget. 

Paraga Dhadhung Awok yaiku putra saka Bethara Guru 

karo lembu Nandini, Dhadhung Awok dadi pralambange 

hawa nafsu jalaran dheweke lair saka hawa nafsune 

Bethara Guru. Sejatine Reges kuwi gegambarane 

manunugsa kang wus kalebon dening hawa nafsu saka 

Si Dhadhung Awok. Dumadine kaya Si Reges, salah 

sawijine paraga kang angel ditata. 

d. Piranti Panah lan Kain Putih 

Piranti arupa kain putih iki uga nduweni 

lambang, fungsi, lan maknane. Kain putih kuwi 

minangka pralambange getih putih. Getih putih iki 

tegese yaiku banyu sing mageri ana ati. Panah iki uga 

nduweni sawijine fungsi yaiku minangka mbentengi ati 

kang suci. 

e. Gamelan 

Gamelan ing kene fungsine yaiku minangka 

pangiring ruwatan lan pangiring lakon. Sajrone 

pangrembakane jaman islam ana ing tanah Jawa, gamelan 

minangka sarana akulturasi antarne nilai kang kinandhut 

sajrone pesan budaya kelawan nilai islam. Seni di 

gunakake minangka sarana media transformasi nilai 

agama lan pemahaman empiric, tuladhane ana ing 

cakepan sindhenan. 

f. Banyu Kendhi 

Banyu kendhi ing kene yaiku kanthi pawujudan 

kendhi kang di isi karo banyu bening banjur disiramna 

marang si bocah kang bakal diruwat. Siraman 

Sabdapandhitaratu ing kene tegese yaiku sabda ateges 

ucapan. Teges sejatine yaiku supaya bocah kang diruwat 

iki nduweni ucapan sing becik, kalebu ucapan wong 

tuwa lan ucapane anake. Banjur Pandhita Ratu ing kene 

ditegesi yaiku Pandhita tegese bapak lan Ratu tegese 

ibuk. Teges sejatine yaiku njaga pangucape wong tuwa 

lanang lan wong tuwa wedok supaya bisa njaga 

pangucap sing bener marang anak. 

g. Tali  

Pawujudan piranti arupa tali iki ditegesi Tali 

Nur utawa Cahaya keslametan. Tali putih ing sajrone 

pagelaran iki yaiku dadi senjatane Si Dalang Sejati kang 

antuke saka Sanghyang Bethara Wisnu. ali sajrone 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

6 

 

pagelaran iki nduweni makna simbolik yaiku minangka 

Nur kang tegese cahaya keslametan kang antuk saka 

Bethara Wisnu kang kanggone njaga keslametan lan 

katentremane manungsa. 

 

h. Tari Rema  

Tari ngrema minangka salah sawijine ikon tari 

tradhisional saka Jawi Wetan kang wus dikenal dening 

masyarakat lan uga asring digelar minangka tari 

pambuka utawa kanggo ngaturaken sugeng rawuh 

sajrone samubarang adicara. 

i. Jidor 

Senadyan dudu piranti kang utama, nanging alat 

musik iki nduweni fungsi kanggo jidoran komedi 

jaranan lan jidoran rema. KLWW nggunakake piranti 

musik jidor kanggo ngislamake masyarakat. Babagan 

kasebut amarga jidor minangka salah sawijine piranti 

musik titikane agama islam. 

j. Kendhang 

Kendhang yaiku salah sawijine piranti musik 

kang digawe saka kulit kewan. Jinis kendhang kang 

digunakake yaiku kendhang Jawa Timuran. Kendhang 

tegese yaiku kena digadhang. Tegese kena digadhang 

yaiku nduweni pangajab bisa digadhang-gadhang 

mbesuke supaya bisa migunani nalika dadi pemimipin. 

k. Panggung 

Panggung yaiku salah sawijine papan 

panggonan kang digunakake mentasake salah sawijine 

paagelaran. Sajrone KLWW panggung kuwi nduweni 

teges dhewe. Panggung sajrone KLWW yaiku 

“Pangecake Sang Maha Agung”. 

TATARAKIT KLWW DENING PAGUYUBAN 

CAMPURSARI SABDO BUDOYO. 

No Keterangan Tata Rakit 

1 Pra-Pambuka a) Narik janur beras 

kuning  

b) Menehi japa mantra 

2 Pambuka a) Tayuban lan 

Campursarian 

b) Tari Pucukan 

c) Pasewakan Untara 

Segara 

d) Dalang Sejati 

madhep Bethara 

Wisnu 

3 Ruwatan a) Dalang Sejati 

ngruwat 

b) Bocah kang diruwat 

c) Ruwatan Sabdo 

Pandhita Ratu 

d) Dhadhung Awok 

mungsuh Bethara 

Wisnu 

4 Inti a) Komedi Jaranan 

b) Tari Ngrema 

c) Bedhayan Sari 

d) Dagelan 

e) Sambung Lakon 

Wayang Wong 

5 Panutup a) Lakon Ludruk 

sabendinan 

b) Metune Dhadhung 

Awok saka ragane 

bocah uger-uger 

lawang utawa bocah 

kang diruwat 

6 Tema Pagelaran a) Cerita Murwakala 

 

FUNGSI LAN MAKNA SAJRONE PAGELARAN 

KLWW ING KABUPATEN JOMBANG 

KLWW ing kabupaten Jombang iki minangka 

salah sawijine kesenian kang anyar ana ing sajrone 

masyarakat. Kesenian iki nduweni fungsi tartamtu 

kanggo kahanan urip ing bebrayan kang wis menehi 

panyengkuyung. Fungsi iki yaiku nduweni fungsi 

manifest lan fungsi laten. Fungsi manifest yaiku fungsi 

kang nduweni konsekuensi objektif kang menehi 

sumbangan anggone adaptasi kang disadhari dening 

masyarakat sistem kasebut. Fungsi laten( Fungsi kang ora 

ketara) yaiku fungsi konsekuensi objektif saka sawijining 

ihwal budaya kang ora dikarepake lan ora disadari dening 

masyarakat. 

a. Fungsi Manifes  (Fungsi Pokok) 

Fungsi manifes kang ana sajrone KLWW, yaiku 

1) hiburan marang para warga, 2) sarana 

panggulawenthah, 3) sarana nguri-uri kabudayan Jawa, 

lan kang pungkasan yaiku 4) Nuwuhake rasa guyub 

rukun marang sapadha. 

b. Fungsi Laten  (Fungsi Nyimpang) 

Kajaba saka fungsi manifest, uga ana fungsi laten. 

Fungsi laten sajrone KLWW iki yaiku, kayata : 1) 

Mangan ngluwihi jatah, 2) Nuwuhake wong omben, 3) 

Paraga kurang sinau. Fungsi laten ing kene ngrugekake 

masyarakat kang nonton pagelaran kesenian ludruk. 

 

WUJUD OWAH-OWAHANE KESENIAN LUDRUK 

DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO 

BUDOYO. 

Ludruk jaman nalika semana lan saiki tamtune 

wis akeh banget pambedane.  Pambedane iki bisa 

kadeleng saka anane nalika pagelaran lan saka anane 

inovasi-inovasi anyar. Kang Owah yaiku Sandhingan, 

Cok Bakal, Wadhah Menyan, Kendhi, Basa, Pamaragan, 

Tata Busana, Tata piranti, Karawitan, Gendhing. 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

7 

 

N
o 

Aspek Mbiyen Saiki 

1. Sandhing
an 

a) Kelapa 

Tuwa 

b) Kemban

g Setaman 

c) Endhog 

d) Beras 

kuning 

e) Bubur 

jenang 

sengkala 

f) Jajan 

pasar 

g) Gedhang 

raja 

a) Sandhingan 

ing jaman 

saiki luwih 

ringkes 

b) Nalika 

semana 

nggunakake 

gedhang 

raja, nanging 

saiki nggawe 

gedhang 

saba. 

c) Wadhah 

sandhingan 

nalika 

semana 

nggunakake 

besek, 

nanging 

saiki 

nganggo 

wadhah 

ember utawa 

plastik 

d) Nalika 

semana 

takeran 

beras padha 

karo 

takerane 

zakat, 

ananging 

yen saiki 

waton ana 

berase lan 

saiklase 

e) Endhog pitik 

Jawa kuwi 

nalika 

semana, 

nanging yen 

saiki 

nggunakake 

endhog 

horen 

2. Cok 
Bakal 

a) Nalika 

semana 

cok bakal 

nggunaka

ke 

wadhadh 

kang 

arupa 

takir, 

banjur di 

iseni 

bumbu 

jangkep. 

Bumbu 

jangkep 

ing kene 

tegese 

bumbu 

pawon. 

b) Cok bakal 

nalika 

semana 

diwenehi 

wadhah 

lan lemek 

saka 

godhong 

gedhang 

a) Sejatine 

jaman saiki 

ora sepira 

adoh karo 

nalika 

semana, 

nanging 

cacahe 

bumbu wae 

kang 

biasane di 

kurangi. 

b) Jaman saiki 

amung 

diwenehi 

lengser. 

Lengser 

yaiku jinise 

tampah 

nanging 

kagawe saka 

alumunium 

lan nganggo 

lemek kertas 

minyak 

c) Banjur 

lawuhe 

diwadhahi 

samir kang 

wis dadi lan 

ginawe saka 

mika utawa 

saka kertas. 

3. Menyan Nalika 
semana 
menyan 
dicampur 
karo 
areng lan 
diwadhah
i perapen 

Jaman saiki 
isih 
nggunakake 
areng lan 
menyan, 
nanging 
wadhah 
kang 
digunakake 
sakanane 
wae, 
tuladhane 
saka asbak, 
gentheng. 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

8 

 

Waton 
wadhah 
kuwi ora 
gampang 
kobong.  

4. Kendhi Nalika 
semana 
yen ana 
tumpenga
n, 
gandheng
ane yaiku 
ngombe 
banyu 
karo 
diwadhah
i kendhi 

Nanging yen 
jaman saiki 
wus ora 
nggunakake 
kendhi 
maneh 
kanggo 
wadhah 
banyu 
ngombe, 
nanging 
amung 
nggunakake 
saiki wus 
bisa 
nggunakake 
ceret utawa 
teko, jalaran 
luwih kritis. 
Kang isih 
nggunkake 
banyu 
kendhi 
yaiku 
amung 
kanggo 
ruwatan 
arupa 
siraman 
banyu 
kendhi.  

5. Basa Basa kang 
asring 
digunaka
ke ludruk 
nalika 
semana 
isih 
nggunaka
ke basa 
khas 
dialeg 
Jawa 
Timuran 

Nanging ing 
jaman saiki 
nane 
kemasane 
ludruk 
wayang 
wong, dadi 
basa kang 
digunakake 
campuran 
antarane 
dialeg Jawa 
Tengahan 
lan dialeg 
Jawa 
Timuran 

6. Paraga a) Nalika 

semana 

paraga 

a) Nanging ing 

jaman saiki 

akeh paraga 

ludruk 

kang 

paling 

akeh 

yaiku 

pawonga

n lanang, 

uga ana 

banci. 

Banci 

tegese 

pawonga

n lanang 

kang 

macak 

dadi 

pawonga

n wadon 

b) Cacahe 

paraga 

mung 

sawates 

c) Padatane 

paraga 

dikebaki 

karo 

pawonga

n kang 

wus tuwa 

campurane. 

Ana paraga 

lanang, ana 

paraga 

wadon, lan 

uga ana 

bancine. 

Ludruk 

tanpa anane 

banci pancen 

ora bisa 

nyenengake. 

b) Cacahe 

paraga ora 

diwatesi, 

nanging 

waton cukup 

kanggo 

paraga 

pengrawit, 

Paraga 

lakon, lan 

Crew tata 

panggung 

lan 

sapanunggal

ane 

c) Paraga ing 

jaman saiki 

wis 

kecampuran 

generasi 

nom-noman. 

Dadi katon 

jangkep 

wiwit nom-

noman 

nganti 

paraga kang 

wus sepuh 

7. Tata 
Busana 

Nalika 
semana 
tata 
busanane 
ludruk 
isih 
sederhana

Nanging ing 
jaman saiki 
akeh owah-
owahan. 
Tuladhane 
ana buto. 
Buto 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

9 

 

. Tegese 
wusanane 
padha 
karo 
sabendina
n 

nggunakake 
kostum 
gimbal, 
banjur uga 
ana tata 
busana Ratu 
utawa 
kadewatan 
tuladhane 
nggunakake 
sampur, 
blangkon, 
lan kostum 
kang aneh-
aneh, lan 
banjur uga 
ana kostum 
khas 
ludrukan, 
tuladhane 
kaos lorek-
lorek abang 

8. Tata 
Piranti 

Nalika 
semana 
piranti 
kang 
digunaka
ke sajrone 
ludruk 
isih 
sawates 
tuladhane 
amung 
lincak, 
pedang, 
lan 
barang-
barang 
padesan 

Nangingyen 
saiki piranti 
wis akeh 
banget, 
tuladhane 
disengkuyun
g dening 
lighting 
utawa 
variasi 
lampu, kain 
putih, panah 
kadewatan, 
mercon lan 
sapanunggal
ane. 

9 Pengrawi
t 

Pengrawit 
lan 
iringan 
nalika 
semana 
isih 
sawates. 
Sawates 
tegese 
katitik 
saka 
pengrawit
, 
pengrawit
e rata-rata 
pawonga
n kang 

Ing jaman 
saiki akeh 
banget 
owah-
owahan. 
Katitik saka 
pengrawit 
jaman saiki 
akeh nom-
nom wis 
belajar 
nabuh 
gamelan. 
Katitik saka 
iringan, 
iringan 
ludruk 

wus tuwa. 
Katitik 
saka 
iringan 
iringan 
amung 
Jula-juli 
lan 
Krucilan 

wayang 
wong iki 
kecampuran 
iringan 
wayang 
Jawa 
timuran. 
Tuladhane 
Lcr. Bebaya 
Jawa 
Timuran, 
Ayak 
nyanga, 
ayak 8, Jula-
juli santak, 
krucilan, lan 
lancaran 
garapan. 
Anacase 
supaya 
pagelaran 
luwih rame. 

 

Faktor-faktor kang Njalari Owah-owahan Pagelaran. 

- Faktor internal 

 Faktor internal utawa diarani faktor saka njero 

iki tegese yaiku faktor kang dumadi saka sajrone  kesenia 

ludruk iki dhewe. Kayata owah-owahan piranti Cok 

Bakal, owahan cok bakal ing kene yaiku piranti kang 

disuguhake ing cok bakal ora kudu jangkep kaya jaman 

nalika semana, kang njalari ora kudu jangkep yaiku 

jalaran ana saperangan piranti kang saiki wis jarang ana 

ing sakiwa tengene desa. Mula para seniman ngowahi. 

- Faktor eksternal 

 Faktor saka njaba utawa eksternal yaiku faktor 

kang dumadi saka sajabane tradhisi lan masyarakat kang 

nindakake KLWW. Nanging sajrone KLWW iki kalebu 

mjudake proses akulturasi. Babagan wujud akulturasi ing 

kene yaiku kanthi nggabunge unsure wayang lan ludruk. 

Sejatine pakem wayang ana aturan dhewe, semana uga 

ludruk nduweni pakem dhewe. Kanthi anane akulturasi, 

bisa ndadekake kesenian anyar yaiku anane KLWW. 

 

Upaya nglestarikake KLWW. 

Dinas PARBUPORA wus menehi 

panyengkuyung kang kuat banget marang KLWW iki. 

Nganti pihak Dinas PARBUPORA menehi biaya proses, 

fasilitas, nganti anane promosi lumantar medhia sosial. 

Sawijine upaya kang wus diwujudake yaiku kanthi cara 

ngenalake. Tegese ngenalake ing kene yaiku para 

seniman KLWW iki miwiwiti ngenalake marang 

pawongan sajerone lan sajabane Sanggar, tuladhane 

nggawe plang promosi kang diseleh ana ing sangarepe 

sanggar. Cara kang kapindho yaiku kanthi cara 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

10 

 

memodhifikasi cerita. Cara kaping telu yaiku kanthi 

nganakake pagelaran saben tahun, Cara kaping papat 

yaiku lumantar pelatihan. Dilaksanakake yaiku kanthi 

cara mawa teks luwih dhisik. Gladhen maca kuwi wigati 

banget tumrap pawongan kang isih anyar ing sajrone 

pagelaran, intine supaya bisa nglatih ngomong basa Jawa 

kanthi bener tur uga pener. Latihan ing kene dianakake 

seminggu sepisan kalebu paraga lan uga pengrawit. 

Sekabehane kuwi banjur diwenehi wadhah yaiku 

papan panggonan latihan ana ing sanggar. Arane sanggar 

kuwi yaiku Sanggar Sabdo Budoyo. Sanggar kang 

diwangun iki nduweni pangajab supaya bisa tansah 

madhahi ekspresi para seniman lan uga kena kanggo 

gladhen kesenian. Ora amung gladhen KLWW wae, 

nanging uga kena kanggo gladhen karawitan, ludrukan, 

wayangan lan uga sapanunggalane. Sekabehane iki 

dilakoni dening Pak Paisan supaya KLWW iki bisa 

tansah lestari lan ora gampang kepangan pangrembakane 

jaman. 

 

 

PANUTUP 

DUDUTAN 

Saka andharan data kang wus diandharake ing 

bab-bab sadurunge mula bisa didudut yen KLWW iki 

dianakake saben acara-acara tartamtu. KLWW dianakake 

panggonan tinarbuka mligine sakiwa tengene Kabupaten 

Jombang. Adicara KLWW luwih mligi marang adicara 

ruwatan sengkala utawa kanggo upacara ritual. Ngenani 

mula bukane KLWW iki yaiku saka pamawase Pak 

Paisan kelawan kanca rewang tanine sing bayarane 

kurang kanggo nyukupi kebutuhan sabendinane, banur 

anane mitos kang ana ing dhusun segunung desa Jombok 

lan uga anane KLWW iki disengkuyung dening para 

seniman liyane supaya ludruk tansah ngrembaka. 

Seniman kang nyengkuyung KLWW iki disengkuyung 

dening para seniman ludruk lan seniman pedalangan. 

Mula KLWW iki bisa jumeneng lan bisa antuk NIK 

(Nomor Induk Kesenian) saka Dinas PARBUPORA 

Kabupaten Jombang. 

Wujud kang ngrenggani sajrone KLWW kayata: 

1) Ubarampe kang digunakake sajrone KLWW  yaiku 

cok bakal kang isine ana endhog pitik Jawa, godhong 

suruh, kelapa, gedhang raja, menyan lan tumpeng cilik 

utawa tumpeng setakir. Ora amung cok bakal wae, 

nanging uga ana sandhingan. Sandhingan iki isine yaiku 

ana  beras, gedhang kelapa, lan bumbu masak jangkep. 

Anatarne Cok Bakal lan Sandhingan kuwi ana fungsine 

kang beda. Fungsine cok bakal yaiku kanggo piranti 

ritual lan ruwatan, nanging yen sandhingan kuwi 

fungsine  yaiku kanggo sarana nyegah supaya kala ora 

ngganggu pawongan-pawongan kang ana sajrone 

pagelaran lan sajabane pagelaran. Banjur piranti-piranti 

kang nduweni makna simbolik ing sajrone KLWW yaiku 

ana piranti kang awujud alat lan awujud gambarane 

paraga. Piranti kang nduweni makna simbolik yaiku ana 

Dalang Sejati, Bethara Wisnu, Dhadhung Awok lan 

Reges, Panah, Kain Putih, Gamelan, Banyu Kendhi, Tali 

Putih ( Tali Nur) 

Tatarakit sajrone KLWW iki pancen rada akeh 

banget lan tumata banjur diurut-urutane kaya mangkene : 

1) Pra-Pambuka, 2) Pambuka, 3) Ritual Ruwatan, 4) Inti, 

5) Panutup. Fungsi kang utama sajrone KLWW yaiku 

dibagi dadi rong perangan, yaiku ana fungsi manifes lan 

lan fungsi laten.  

Banjur wujud owah-owahan kang ana sajrone 

KLWW lumayan rada akeh, jalaran KLWW iki kalebu 

kesenian kang anyar lan supaya ana bedane antarane 

ludruk nalika semana lan ludruk ing jaman saiki. 

Babagan kang ana owah-owahan yaiku sajrone 

Sandhingan, Cok Bakal, Wadhahe Menyan, Kendhi, Tata 

Basa, Pamaragan, Tata Busana, Tata Piranti, Pengrawit 

lan Iringan. Sekabehane owah-owahan mesthi ana faktor-

faktor kang njalari anane owah-owahan. Faktor-faktor 

kuwi mau diperang dadi loro yaiku ana faktor Internal 

anfaktor eksternal. Anane KLWW iki uga akeh banget 

unsure-unsur kang melbu sajrone KLWW lan uga 

KLWW iki antuk pamawas kang apik saka masyarakat 

sakiwa tengene lan masyarakat panyengkuyunge.  

 
 

PAMRAYOGA 

KLWW iki yaiku salah sawijine budaya kang 

wigati banget kanggo dilestarekake lan perlu anane 

pembinaan kang luwih jeru maneh, ancase yaiku supaya 

kesenian tradhisional iki ora gampang musna utawa 

ilang, sekabehane kudu disengkuyung kanthi tumata lan 

becik. Mula saka kuwi kudu tuwuh kesadharane saka 

masyarakat panyengkuyunge mligine masyarakat 

Jombang sing pancen dadi gudhange seniman ludruk. 

Panulis luwih ngandharake ngenani makna 

simbolik kang ana sajrone masyarakat lumantar Kesenian 

Ludruk Wayang Wong. Panulis nduwe kekarepan lan 

pangajab supaya ana panliten kang luwih apik lan 

sampurna sarta luwih jembar andharane lan luwih 

gamblang kajiane. 

Panliti menehi saran, yaiku: (1) supaya ana 

usaha dhokumentasi kabudayan tradhisional kang 

ngrembaka ing tlatah Kabupaten Jombang saengga bisa 

ngrembaka nganti saiki lan sateruse; (2) kanggo 

ngelingake “Kesenian Ludruk Wayang Wong” minangka 

sawijine kesenian tradhisional kang nduweni teges lan 

fungsi kanggo masyarakat sakupenge nganti dina tembe. 

 

 

 



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO 

11 

 

KAPUSTAKAN 

Arikunto, Suharsimi. 2006. Prosedur Penelitian Suatu 

Pendekatan Praktik. Jakarta: PT. Rineka  Cipta 

 

Basir. Udjang Pr. M. 2011. Keterampilan Menulis. Dasar 

Menulis Ilmiah dalam Tulisan Latin dan Jawa 

(Pengantar Teori dan Praktik).Surabaya : 
Bintang Surabaya  

Bakker SJ, JWM. 1990. Filsafat  Kebudayaan-sebuah 

kata pengantar. Jakarta: Kanisius 

 

Danesi, Marcel. 2011. Pesan, Tanda Makna. Teks Dasar 

Mengenai Semiotika dan Teori 

Komunikasi.Yogyakarta : Jalasutra 

Endraswara, Suwardi. 2006. Metode, Teori, Teknik 

Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka 

Widyatama. 

Heraty, Toety. 2013. Aku Dalam Budaya-Telaah Teori 
dan Metodologi Filsafat Jawa. Jakarta: PT 

Gramedia Pustaka Utama. 

Kaplan, David & Maners, Albert.A. 2002. Teori Budaya. 

Terjemahan Landung Simatupang. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar 

Koesbandrijo. 2007. Menggali Filsafat dan  Budaya 

Jawa. Jakarta: Prestasi Pustaka 

Koentjaraningrat.1980. Pengantar Ilmu Antopologi 

Budaya. Jakarta : Rineka Cipta. 

 . 1990. Masyarakat Jawa. Jakarta: 

Rineka Cipta 

Kontjaraningrat. 2009. Pengantar Ilmu Antropologi Edisi 

Revisi. Jakarta : Rineka Cipta 

Moleong, Lexy J. 2011. Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Bandung : Remaja Rosdakarya. 

Maran, Rafael Raga. 2000. Manusia dan Kebudayaan. 

Dalam Perspektif Ilmu Budaya Dasar. Jakarta : 

Rineka Cipta. 

Saryono, Djoko. 2011. Sosok Nilai Budaya Jawa 

Rekonstruksi Normatif Idealis. Malang: Aditya 

Media Publishing. 

Soedarsono. 1983. Seni Pertunjukan Indonesia di Era 
Globalisasi. Yogjakarta: Gajah Mada University 

Press 

Sukarman. 2006. Pengantar Kebudayaan Jawa 

:Surabaya : Universitas Negeri Surabaya. 

Suwarni & Widayati. 2011. Dasar-dasar Upacara Adat 

Jawa. Surabaya: Bintang. 

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metodologi Penelitian 

Kebudayaan. Surabaya : Citra Wacana 

Teew, A. 1988. Sastra dan Ilmu Sastra Pengantar Teori 

Sastra.Jakarta : Pustaka Jaya. 

Herusatoto, Budiono. 2011. Mitologi Jawa. Depok : 

ONCOR Semesta Ilmu 
Sari, Catharina Agnes Dina. 2014. Kesenian Bantengan. 

Surabaya:.Skripsi Universitas Negeri Surabaya. 

Varinda, Nonie Boedi. 2015. Kesenian Kentrung. 

Surabaya : Skripsi Universitas Negeri Surabaya. 

Yusuf. 2012. Pesan, Tanda, Makna, dan Fungsinya: 

Mengenal Konsep Semiotik. Jakarta: Jalasutra. 

Ekawati, Nurhaeni Putri. 2012. Fenomena Ludruk 

Remaja ing Surabaya : Skripsi Universitas 

Negeri Surabaya. 

Wibisono, Tri Broto. 2015. Tari Ngremo. Catatan dari 

Pangung Kepanggung. Surabaya : Dewan 
Kesenian Jawa Timur   

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 


