KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO ING
DESA JOMBOK KABUPATEN JOMBANG
ANTROPOLOGI SIMBOLIK

ERIK PURNOMO SYUKUR

Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah
Fakultas Basa lan Seni
Universitan Negeri Surabaya

Erikpurnomo016@gmail.com

SARINING PANALITEN

Jawa Timur pancen nduweni sawijine kesenian tradhisional kang akeh lan ana fungsine gegayutan
kelawan adicara adat sawijining desa, saengga katon pantes dilestarekake lan dijaga sarta dirembakakake.
Kesenian Ludruk Wayang Wong yaiku sawijining seni pagelaran budaya tradhisi kang sesambungan karo
unsur ludruk lan uga wayang wong. Kajaba saka kuwi, KLWW uga nduweni piguna kang gedhe tumrap
masyarakat panyengkuyunge, saengga kesenian ludruk wayang wong iki bisa ngrembaka nganti mbesuke.

Sajrone KLWW sejatine kinandhut makna-makna simbolik kang maneka warna kabudayan nasional
supaya bisa kajupuk dadi sawijine panliten. Panliti bisa nyusun underane panliten KLWW, yaiku: (1) kepriye
mula bukane madege KLWW?, (2) apa wae wujud kang ngrenggani sajrone KLWW lan mligine makna
simbolike sajrone ubarampe lan paragane?, (3) kepriye tatarakite sajrone KLWW?, (4) piguna apa wae kang
kinandhut sajrone KLWW?, (5) Kepriye wujud owah-owahane lan upaya pelestariane pagelaran KLWW?.
Panliten iki nduweni ancas, yaiku: (1) kanggo njlentrehake mula bukane madege KLWW, (2) kanggo
ngandharake wujud kang ngrenggani sajrone KLWW lan mligine makna simbolike sajrone ubarampe lan
paragane, (3) kanggo ngandharake tatarakite KLWW, (4) kanggo menehi kaweruh babagan piguna kang
kinandhut sajrone KLWW, (5) lan kanggo menehi kaweruh babagan wujud owah-owahane KLWW.

Paedahe saka panliten iki, yaiku: (1) panliten iki dikarepake kena kanggo wujud nguri-uri budaya Jawa
yaiku babagan kesenian tradhisional (2) panliten iki dikarepake supaya bisa nambah kawasisane pamaos lan
panulis supaya luwih mangerteni babagan kesenian tradhisional (3) panliten iki uga nduweni pangajab supaya
bisa nggugah panliti liyane, supaya nindakake panliten kang luwih jero babagan Kesenian ludruk, jalaran
kesenian iki saya ngrembaka. Konsep teori kang digunakake sajrone panliten iki, yaiku: (1) konsep kabudayan,
(2) konsep masyarakat, (3) konsep filosofis, (4) konsep antropologi, (5) konsep semiotik, (6) konsep piguna.
Ancangan panliten kang digunakake kanggo nliti KLWW iki panliten dheskriptif kualitatif. Dhata lan sumber
dhata saka panliten iki arupa gambar lan katrangan lesan saka informan inti lan informan tambahan.

Makna simbolik sajrone KLWW dijlentrehake adhedhasar ubarampe, paraga, lan uga piranti kang
digunakake. Makna kang kinandhut sajroning ubarampen (sesajen lan cok bakal) yaiku nduweni pangajab
supaya manungsa bisa tumindak kang utama ing ndunya lan akhirate lan diadohake saka bebaya. Fungsi
KLWW diperang dadi loro, yaiku: fungsi manifest lan fungsi laten. Fungsi manifest kayata (1) minangka
hiburan para warga, (2) sarana panggulawenthah, (3) sarana nguri-uri budaya jawa, (4) nuwuhake rasa guyub
rukun. Fungsi laten kayata: (1) Wong sing seneng mangan ngluwihi jatah, (2) omben-ombenan, (3) paraga
kurang sinau.

Tembung Wigati : Kebudayaan, Masyarakat, Semiotik,

kang dumadi sajrone bebrayan kasebut sejatine saka reka
dayane manungsa anggone nanggepi lingkungane.
Manungsa anggone nanggepi lingkungane kanthi
nggunakake filsafat lan uga bisa nuwuhake filsafat anyar.
Budaya Jawa bisa kasil yaiku saka rekadayane pamikire
manungsa kang nduweni tandha utawa yen bahasa
Indonesia diarani simbol saben budayane, banjur saka

PURWAKA

LELANDHESAN PANLITEN

Kabudayan sajrone masyarakat Jawa
kuwi bab kang wigati banget. Miturut (Koentjaraningrat,
1985: 180) tegese kabudayan utawa bisa uga diarani

kultur kuwi arupa sakabehe pranatane gagasan utawa  pamawase Koesbandrijo uga wus padha karo pamawas

panemu, panindake, lan asil karyane manungsa sajrone
nindakake urip ana ing alam ndonya, kang mengkone
bisa ndadekake duweke pribadhi. Sakabehe kabudayan

kang diduweni dening Koentjaraningrat (1985: 181 )
kang njlentrehake sakabehe kegiyatane manungsa kuwi
minangka bageyan saka kabudayan kang nduweni tandha


mailto:Erikpurnomo016@gmail.com

KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

utawa diarani simbol sajrone sajrone perkara sing
ngandharake babagan konsep tandha utawa diarani
simbol lan uga nggunakake teges sing luwih sistematis.

Tandha utawa diarani simbol yaiku kalebu
wujud kang wiwitan saka kabudayan, jalaran saben bab
kang disawang lan ditindakake dening manungsa kuwi
sejatine diolah dadi tandha-tandha kang bisa dikaweruhi
lan dimangerteni dening manungsa. Padatan tandha
utawa sing jenenge simbol kuwi luwih nengenake
pikolehe babagan kasampurnane panguripan marang
samubarang saengga manungsa bisa mikir lan nduweni
mawas dhiri kanggo nemtokake jati dhirine marang Gusti
kang Murbeng Dumadi.

Kesenian kejaba minangka sarana nularake rasa
kaendahan, uga nduweni fungsi liya-liyane. Tuladhane,
kayata mitos. Mitos iki nduweni fungsi minangka kanggo
nemtokake norma kang gunane kanggo ngatur utawa nata
tumindak supaya nduweni sipat kang ajeg lan kanggo
nerusake adat sarta nilai-nilai kabudayan.. Tuldhane wae
kang lagi moncer ana ing tlatah Jombang saiki yaiku
anane ludruk gagrag anyaran yaiku KLWW. KLWW iki
dituwuhake dening para seniman ludruk ing Jombang
mligine dituwuhake dening Paguyuban Campursari
Sabda Budaya kang dipunpandhegani dening Pak Paisan.
KLWW iki kalebu inovasi anyar 2016.

KLWW iki dudu babagan cerita Ramayana
utawa Mahabarata, nanging ing kene nggawa cerita
babagan sengkala lan murwakala Kanthi anane cerita
murwakala sajrone pewayangan kuwi mula pethikan
cerita murwakala banjur ditrapake ana ing panguripan
sabendinan. Ubarampen gunane yaiku minangka syarat
kanggo nindakake upacara ruwatan supaya bocah kang
nandang sukerta kuwi bisa owal saka sukertane lan uga
nduweni pangajab supaya keluargane bisa kaparingan
keslametan dening Gusti Ingkang Murbeng Dumadi.
Mula saka kuwi, panliten iki nduweni pangajab supaya
bisa menehi makna simbolik tumrap bebrayan arupa
masyarakat panyengkuyunge. Bab kang arep ditintingi
sajrone panliten iki yaiku ngenani makna simbolike
sajrone ubarampe kang digunakake dening KLWW iki.
Adhedhasar saka andharan kasebut nduweni guna kanggo
nglestarekake utawa nguri-uri kesenian ludruk, panliti
nindakake panliten iki kanthi irah-irahan “KLWW dening
Paguyuban Campursari Sabdo Budoyo” kanthi tintingan
Antropologi Simbolik. Panliten kanthi judhul kang kaya
ngono kuwi isih kalebu tipe panliten kualitatif.
Antropologi Simbolik yaiku salah sawijine perangan saka
ilmu Antropologi kang ngrembug babagan pranatane
tandha sajrone masyarakat (A.Teeuw 2013-38).

UNDERANE PANLITEN
Bisa ditarik underane panliten kang kaya
mangkene:

€)) Kepriye mula bukane madege KLWW?

2) Apa wae makna rerenggan sajroning KLWW ?

3) Kepriye tata rakit lan tema sajrone KLWW
dening Paguyuban Campursari Sabdo Budoyo?

@) Fungsi apa kang kinandhut sajrone KLWW
dening Paguyuban Campursari Sabdo Budoyo?

5) Kepriye wujud owah-owahane pagelaran
KLWW dening Paguyuban Campursari Sabdo
Budoyo?

ANCASE PANLITEN
Sejatine  samubarang panliten iki mesthi

nduweni ancas kang bisa menchi fungsi marang sapa
wae. Mula panliten iki uga nduweni ancas marang
pamaca lan sapa wae. Ancase yaiku kaya mangkene:

(1) Kanggo njlentrehake mula bukane madege
KLWW

(2) Kanggo ngandharake wujud kang ngrenggani
sajrone KLWW

3) Kanggo ngandharake tatarakite KLWW.

4 Kanggo menehi kaweruh babagan fungsi kang
kinandhut sajrone KLWW dening Paguyuban
Campursari Sabdo Budoyo

&) Kanggo menehi kaweruh wujud owah-owahane
kesenian ludruk dening Paguyuban Campursari
Sabdo Budoyo

PAEDAHE PANLITEN

Panliten babagan KLWW iki uga nduweni
paedah kaya mangkene:

@) Panliten iki dikarepake kena kanggo wujud
nguri-uri budaya Jawa

2) Panliten iki dikarepake supaya bisa nambah
kawasisane pamaos lan panulis supaya luwih
mangerteni babagan kesenian tradhisional.

3) Panliten iki uga nduweni pangajab supaya bisa
nggugah panliti liyane, supaya nindakake
panliten kang luwih jeru babagan Kesenian
ludruk.

WEWATESANING PANALITEN

Panliten iki awujud tinjauan ngenani budaya
kang nduweni sipat lan wawasan kang amba tur uga
jembar. Ngandharake babagan mula bukane utawa
sejarahe, banjur wujud kang ngrenggani, banjur babagan
tatarakite, lan uga fungsi sajrone KLWW kang
dituwuhake dening Paguyuban Campursari Sabdo
Budoyo kuwi kang bakal dadi wewatesaning panliten.



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

TINTINGAN KAPUSTAKAN

PANLITEN KANG SAEMPER

Panliti kang sepisan yaiku katindakake dening
Chatarina Agnes Dina Sari (2014) kanthi judhul utawa
irah-irahane yaiku ngenani “ Kesenian Bantengan Ing
Tlatah Kabupaten Kediri lan Kabupaten Mojokerto (
Antropologi  Simbolik )”.Tradhisi iki yaiku nggarap
babagan tradhisi kesenian banthengan kanthi awujud
mula bukane kesenian iki, banjur anane wujud kang
ngrenggani sajroning pagelaran, lan kang ora kalah
wigatine yaiku makna lan tatarakite pagelaran kesenian
Banthengan. Ing panliten iki yaiku mbandhingake
kesenian banthengan antarane Kesenian Banthengan Ing
Kediri lan Mojokerto. Sajrone panliten iki nggunakake
methodhe Panliten Dheskriptif Komparatif.

Panliti kang kapindo yaiku katindakake dening
Hermin Titisnowati (200) kanthi judhul utawa irah-
irahane yaiku ngenani “ Lakon Jaka Sambang Pendekar
Gunung Gangsir Ludruk Karya Budaya (Tintingan
Struktur Lakon, Struktur Pementasan, dan Fungsi Sosial
bagi Masyarakat Pendukungnya)”. Tradhisi iki yaiku
nggarap babagan pementasan ludruk kanthi lakon Jaka
Sambang, Iudruk iki kalebu seni tradhisional kang
awujud sastra lisan. Panliten iki neliti babagan struktur
lakon sajrone ludruk Jaka Sambang, banjur uga mengkaji
struktur pementasan lan fungsi sosial tumrap masyarakat
kang nyengkuyung. Dadi panliten babagan iki yaiku
kanthi nggunakake metodhe kualitatif.

KONSEP KABUDAYAN

Koentjaraningrat (2009:146), ngandharake yen
kabudayan kuwi tuwuhe saka tembung Sansekerta
buddayah kang nduweni arti wujud jamake budi kang
tegese budi utawa akal. Bekker (1990: 15) ngandharake
yen kabudayan yaiku alam kudrate dhewe minangka
duweke manungsa kuwi dhewe, dadi lumakune wektu,
teges budaya uga sajrone kalungguhane arupa kabisane
pawongan ing masyarakat kanthi sakabehane. Ora mung
kaiket dening prakara-prakara ‘naklukake” alam lan
dhaerah sakupenge. Sudikan, (2001:4) gegayutan klawan
idhe-idhe, gagaasan, nilai-nilai normal
kabudayan masyarakat Indonesia kuwi ana perangane.
Ing kene bisa diperang dadi telu cacahe.

an aturan

KONSEP MASYARAKAT

Tembung masyarakat wiwitane saka basa arab
“syaraka” kang ateges melu tandang gawe lan uga
miturut basa latine “society” kang nduweni teges batur.
Mula , sing jenenge masyarakat kuwi bisa diarani
sawijining golongan kang nduweni sambung rakete lan
kawigatene kang padha mligine tumrap kabudayan
sajrone kesenian tradhisional.Koentjaraningrat (1990:

143-146) ngandharake yen masyarakat Jawa isih nduweni
ciri-ciri utawa titikan. Cacahe ana telu titikan, yaiku
kaping pisan nduweni adat lan istiadat. Kaping pindho
nduweni norma lan ukum kang bisa ngatur masyarakate.
Kaping telune yaiku nduweni sabung raket kag becik
sajrone pasrawungan.

Soekanto (sajroning Suwarni, 2011:3) ngenani
golongan-golongan sosiale, ngandharake yen masyarakat
Jawa kuwi nduweni telung titikan pokok, (1) Masyarakat
tradhisional, (2) Masyarakat Madya, lan (3) Masyarakat
modern.

KONSEP ANTROPLOGI
Koentjaraningrat (1980: 180) ngandharake, yen
antropologi  kuwi ilmu kang nyinaoni ngenani

kamanungsan umume kanthi nyinaoni maneka werna,
wujud fisik masyarakat sarta kabudayan kang diasilake.
Objek antropologi yaiku manungsa sajrone masyarakat
suku bangsa, kabudayan lan tumindake. Ngelmu babagan
antropologi nduweni ancas kanggo nyinaoni manungsa
sajrone masyarakat suku bangsa, kang nduweni tumindak
lan kabudayan kanggo amemangun masyarakat kuwi
dhewe.

KONSEP SEMIOTIK (Simbolik)

Yusuf (2012: 30) ngandharake, yen semiotic

nyinoni sawijining objek, kadadeyan utawa
sakabehe kabudayan minangka tandha. Tandha kuwi
minangka sawijining dhasar kesepakatan sosial kang
kawangun sadurunge, bisa dianggep makili liyane.
Semiotik kuwi ngrembug babagan paugeran-paugeran,
konvensi-konvensi kang bisa uga tandha kang nduweni
teges. Saka andharan kaya mangkono semiotic kuwi
salah sawijine ngelmu kang ana sambung rumakete
klawan tandha lan lambang kang ngandhut teges.

kuwi

KONSEP FUNGSI

Sajrone fungsi kabudayan kuwi cacahe ana loro,
yaiku diarani fungsi manifest lan fungsi laten. Kang
kaping sepisan yaiku fungsi manifest (fungsi kang ketara)
yaiku konsekwensi obyektif kang menehi sumbangan
marang adaptasi kang dikepingini lan uga disadhari
dening partisipan. Sabanjure sing kapindho yaiku fungsi
laten( Fungsi kang ora ketara/ferselubung) tegese yaiku
konsekwensi objektif saka sawijining perihal budaya
kang ora dikarepake lan ora disadhari dening masyarakat.

LANDHESAN TEORI

Kajian kapisan yaiku nggunakake kajian
antropologi nggunakake teorine Koentjaraningrat (1980:
180) ngandharake yen ilmu antropologi kuwi ilmu kang



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

nyinaoni maneka wernane wujud fisik masyarakat sarta
kabudayan kang kang diasilake. Kajian kang kapindho
yaiku nggunakake kajian Semiotic nggunakake teorine
Yusuf (2009: 30) ngandhrake yen semiotic kuwi nyinaoni
babagan sawijining objek kadadeyan utawa sakabehe
kabudayan kang minangka tandha. Dadi teori iki
dijumbuhake kelawan objek kebudayaan kang nduweni
sifat minangka tandha sajrone kebudayaan masyarakat.
Kajian kang kaping telu yaiku nggunakake kajian
Filsafat, nggunakake teorine Saryono (2011:72)
ngandharake yen filsafat Jawa kuwi minangka filsafat
timur kang nduweni fungsi yaiku kanggo nggoleki
tujuane panguripan manungsa kanthi dalan keslametan
lan kasampurnaning manungsa.

METODHE PANLITEN

Ancangan panliten ngenani KLWW iki mligine
kang ditindakake dening paguyuban Campursari Sabdo
Budoyo iki nggunakake ancangan panliten dheskriptif
kualitif. Bogdan lan Taylor (Sajrone Moleong, 2011:4)
ngandharake ancangan kualitatif minangka sawijine
paugeran panliten kang ngasilake dhata dheskriptif.
SUMBER DHATA LAN DHATA PANLITEN

Sumber dhata yaiku sumber kang bisa menehi
katrangan arupa informasi marang panliti. Miturut
Lofland (sajrone Moleong, 2011: 157) njlentrehake yen
sumber dhata kuwi kaperang dadi 2 yaiku ana dhata
primer lan uga dhata sekunder. Tegese sumber dhata
primer yaiku sumber dhata kang mligi kang ana sajroning
panliten kuwi dhewe. Banjur yen sumber dhata sekunder
yaiku sumber dhata tambahan. Banjur kasengkuyung
dening Informan pokok Informan tambahan
TATACARA NGUMPULAKE DHATA

Sajrone panliten ing KLWW iki yaiku kanthi
nggunakake metodhe panliten dheskriptif kualitatif. Tata
carane anggone ngumpulake dhata kang bakal
digunakake yaiku nggunakake teknik, wawancara,
observasi lan dhokumentasi.

TATA CARA ANALISIS DHATA

Sudikan (2001: 85) ngandharake Teknik analisis
dhata kang bakal digunakake sajroning panliten iki yaiku
kanthi teknis dheskriptif. Teknik analisis
dheskriptif yaiku tatacarane ngonceki dhata kanthi
nggunakake tetembungan lan dudu angka kang bisa
menehi katrangan utawa andharan panliten adhedhasar
dhata kang antuk saka subjek kang ditliti. Sajroning
panliten kualitatif, dhata kang digunakake yaiku kanthi
awujud gambar lan ukara dudu angka.

analisis

ANDHARAN ASILE PANLITEN

MULA BUKANE KLWW

Kaping pisan kang njalari tuwuhe kesenian iki
yaiku jalaran saka faktor ekonomi. Para buruh tanine
kuwi wiwitane amung nduweni bayaran 30.000, yen
amung njagakna dhuwit 30.000 cetha yen ora bisa
nyukupi kebutuhan keluargane. Jalaran gaji sing ditampa
dening para rewang tanine iki cetha yen isih kurang
banget yen kanggo nyukupi kebutuhan saben dinane jelas
ora nyukupi. Mula Pak Paisan miwiti madekake group
kesenian iki. Mula ora gumun yen Paguyuban
Campursari Sabdo Budoyo iki pancen akeh-akehe
kajupuk saka rewang tanine Pak Paisan. Kaping pindhone
kang njalari tuwuhe kesenian iki yaiku jalaran saka faktor
agama. Kaping telune kang njalari tuwuhe kesenian iki
yaiku jalaran saka faktor ilmu kebatinan kang diduweni
dening Pak Paisan. Tuwuhe KLWW iki uga ora luput
saka mitos kang ana ing dusun Segunung. Mitos kang
tuwuh ing dusun kene iki arupa cerita antarane Dhadhung
Awok lan Dewi Sunthi.

WUJUD KANG NGRENGGANI LAN MAKNA
SIMBOLIK SAJRONE KLWW SABDO BUDOYO
Ubarampen (Sesajen)

- Cok Bakal

Miturut etimologis — tembung Cok bakal
kadadeyan saka loro tembung yaiku ana tembung cok lan
tembung bakal. Cok ditegesi yaiku samubarang utawa
sarana kanggo sesajen, yen tembung bakal kuwi kena
ditegesi alam. Dadi bisa didudut yen cok bakal yaiku
sarana kang sesambungane karo alam. Cok bakal
nduweni fungsi kanggo sarat ritual ruwatan sajrone
pagelaran KLWW supaya lancar lan supaya ora ana
alangan wiwit saka wiwitan nganti adicara kang
pungkasan.
- Sandhingan

sandhingan iki nduweni fungsi. Fungsine yaiku
kanggo sarana nyegah supaya Si Dhadhung Awok lan Si
Reges ora ngganggu pawongan-pawongan kang ana
sajrone pagelaran lan sajabane pagelaran.
- Pitik Jawa

Pitik Jawa kang ana sajrone sesajen cok bakal
iki kalebu syarat kang ora kena ditinggalake. Pitik Jawa
wigati banget jalaran pitik Jawa iki digunakake kanggo
sarana mediasi anatara manungsa lan danyang sakiwa
tengene adicara ing kunu. Gegayutane karo makna
simbolik kang ana sajrone pitik Jawa, kasunyatane yaiku
kanggo nyenengake kekarepane dhanyang sakiwa
tengene pagelaran supaya ora gannggu adicara pagelaran
lan ritual kang bakal dianakake lan ditegesi minangka
pralambange pembebasan.



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

- Menyan

Menyan yaiku ubarampe sesajen kang
digunakake sajrone kesenian Ludruk Wayang Wong
kanthi awujud areng kang diwenehi kemenyan. Babagan
menyan ing kene nduweni makna simbolik yaiku
minangka lambange keharmonisan antara manungsa
kelawan Gustine.
- Takir Sengkala

Takir sengkala yaiku sejatine sawijine
ubarampen saka cok bakal kang arupa jenang kang
dicampur karo gula abang kanthi sasendhok banjur
diwenehi beras ketan banjur digodhog sinambi diudheg,
nganti nyampur lan dicampur dadi siji. Banjur tegese
takir, yaiku tatak ing pamikir. Tegese yaiku dikarepna
supaya manungsa kang diruwat iki nduweni pamikr kang
padhang lan nduweni pamikir kang lantip ing bebrayan.
- Gedhang Raja

Gedhang yaiku salah sawijine tetanduran kang
asring ana ing sakiwa tengene pendhudhuk. Gedhang ing
kene minangka dadi pralambang, jalaran Dhadhung awok
kuwi bisa melbu ing panganan kayata gedang lan kelapa,
mula gedhang lan kelapa iki kudu didadekake ubarampen
sajrone cok bakal.
- Godhong Suruh

Godhong suruh yaiku sawijine tanduran kang
nduweni fungsi tumrap manungsa. Fungsi kang diasilake
dening godhong suruh yaiku kena kanggo tanduran obat-
obatan. Dadi godhong suruh iki minangka symbol fungsi,
kerukunan lan perdamaian sajrone urip.
- Beras

Beras yaiku sawijnie ubarampen sandhingan.
Beras yaiku sawijine tanduran kang asring ditandur ing
sawah. Mula sajrone sandhingan ubarampen beras iki
wigati banget, jalaran beras iki nduweni makna filosofis
kang gedhe banget marang panguripane manungsa.
Makna simbolik saka beras yaiku minangka symbol
kecukupan sandhang lan pangan lan awujud dunga
supaya rejeki saya suwe saya akeh.

MAKNA SIMBOLIK SAJRONE SENI
PAGELARAN LUDRUK WAYANG WONG
DENING SABDO BUDOYO

a. Dalang Sejati

Dalang sejati yaiku salah sawijine paraga kang
utama sajrone pagelaran KLWW. Si Dalang Sejati yaiku
sejatine manungsa utawa pawongan utawa kena diarani
sesepuh. Sesepuh kuwi pawongan sing dipercaya dening
Masyarakat kang nduweni fungsi kanggo komunikasi
kelawan zat kang ora katon. Dalang ing kene minangka
symbol yen dheweke iki minangka pemimpin kang
dipercaya, nduweni pangaribawa ing bebrayan, nduweni
pengetahuan kang jembar, lan minangka simbol
kejayaane tumrap masyarakate.

b. Bethara Wisnu

Bethara Wisnu kuwi salah sawijine paraga
wayang minangka dewane katentreman. Bethara Wisnu
minangka pralamabange ati kang suci. Dewa Wisnu
nyusup menyang ragane Dalang Sejati. Saka tangane
Bethara Wisnu iki mengko kang bakal ngasorake
sengkala saka Dhadhung Awok.
c. Dhadhung Awok lan Reges

Dhadhung Awok yaiku salah sawijine paraga
kang bisa narik kawigatene para penonton. Dhadhung
Awok kuwi yaiku buta kang arupa manungsa setengah
kebo lan gandhengane yaiku si Topeng Reges yaiku
paraga manungsa kang nggawe topeng sing elek banget.
Paraga Dhadhung Awok yaiku putra saka Bethara Guru
karo lembu Nandini, Dhadhung Awok dadi pralambange
hawa nafsu jalaran dheweke lair saka hawa nafsune
Bethara Guru. Sejatine Reges kuwi gegambarane
manunugsa kang wus kalebon dening hawa nafsu saka
Si Dhadhung Awok. Dumadine kaya Si Reges, salah
sawijine paraga kang angel ditata.
d. Piranti Panah lan Kain Putih

Piranti arupa kain putih iki uga nduweni
lambang, fungsi, lan maknane. Kain putih kuwi
minangka pralambange getih putih. Getih putih iki
tegese yaiku banyu sing mageri ana ati. Panah iki uga
nduweni sawijine fungsi yaiku minangka mbentengi ati
kang suci.
e. Gamelan

Gamelan ing kene fungsine yaiku minangka
pangiring ruwatan lan pangiring lakon. Sajrone
pangrembakane jaman islam ana ing tanah Jawa, gamelan
minangka sarana akulturasi antarne nilai kang kinandhut
sajrone pesan budaya kelawan nilai islam. Seni di
gunakake minangka sarana media transformasi nilai
agama lan pemahaman empiric, tuladhane ana ing
cakepan sindhenan.
f.  Banyu Kendhi

Banyu kendhi ing kene yaiku kanthi pawujudan
kendhi kang di isi karo banyu bening banjur disiramna
marang si bocah kang bakal diruwat. Siraman
Sabdapandhitaratu ing kene tegese yaiku sabda ateges
ucapan. Teges sejatine yaiku supaya bocah kang diruwat
iki nduweni ucapan sing becik, kalebu ucapan wong
tuwa lan ucapane anake. Banjur Pandhita Ratu ing kene
ditegesi yaiku Pandhita tegese bapak lan Ratu tegese
ibuk. Teges sejatine yaiku njaga pangucape wong tuwa
lanang lan wong tuwa wedok supaya bisa njaga
pangucap sing bener marang anak.
g. Tali

Pawujudan piranti arupa tali iki ditegesi Tali
Nur utawa Cahaya keslametan. Tali putih ing sajrone
pagelaran iki yaiku dadi senjatane Si Dalang Sejati kang
antuke saka Sanghyang Bethara Wisnu. ali sajrone



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

pagelaran iki nduweni makna simbolik yaiku minangka
Nur kang tegese cahaya keslametan kang antuk saka
Bethara Wisnu kang kanggone njaga keslametan lan
katentremane manungsa.

h. Tari Rema

Tari ngrema minangka salah sawijine ikon tari
tradhisional saka Jawi Wetan kang wus dikenal dening
masyarakat lan uga asring digelar minangka tari
pambuka utawa kanggo ngaturaken sugeng rawuh
sajrone samubarang adicara.
i.  Jidor

Senadyan dudu piranti kang utama, nanging alat
musik iki nduweni fungsi kanggo jidoran komedi
jaranan lan jidoran rema. KLWW nggunakake piranti
musik jidor kanggo ngislamake masyarakat. Babagan
kasebut amarga jidor minangka salah sawijine piranti
musik titikane agama islam.
j. Kendhang

Kendhang yaiku salah sawijine piranti musik
kang digawe saka kulit kewan. Jinis kendhang kang
digunakake yaiku kendhang Jawa Timuran. Kendhang
tegese yaiku kena digadhang. Tegese kena digadhang
yaiku nduweni pangajab bisa digadhang-gadhang
mbesuke supaya bisa migunani nalika dadi pemimipin.
k. Panggung

Panggung sawijine  papan
panggonan kang digunakake mentasake salah sawijine
paagelaran. Sajrone KLWW panggung kuwi nduweni
teges dhewe. Panggung sajrone KLWW yaiku
“Pangecake Sang Maha Agung”.
TATARAKIT KLWW DENING PAGUYUBAN
CAMPURSARI SABDO BUDOYO.

yaiku  salah

Wisnu

4 Inti a) Komedi Jaranan
b) Tari Ngrema
c¢) Bedhayan Sari

d) Dagelan

e) Sambung Lakon
Wayang Wong

5 Panutup a) Lakon Ludruk

sabendinan

b) Metune Dhadhung
Awok saka ragane
bocah uger-uger

lawang utawa bocah
kang diruwat

6 Tema Pagelaran a) Cerita Murwakala

No | Keterangan Tata Rakit
1 Pra-Pambuka a) Narik janur Dberas
kuning
b) Menehi japa mantra
2 Pambuka a) Tayuban lan
Campursarian
b) Tari Pucukan
c¢) Pasewakan  Untara
Segara
d) Dalang Sejati
madhep Bethara
Wisnu
3 Ruwatan a) Dalang Sejati
ngruwat
b) Bocah kang diruwat
¢) Ruwatan Sabdo
Pandhita Ratu
d) Dhadhung Awok
mungsuh Bethara

FUNGSI LAN MAKNA SAJRONE PAGELARAN
KLWW ING KABUPATEN JOMBANG

KLWW ing kabupaten Jombang iki minangka
salah sawijine kesenian kang anyar ana ing sajrone
masyarakat. Kesenian iki fungsi tartamtu
kanggo kahanan urip ing bebrayan kang wis menehi
fungsi
manifest lan fungsi laten. Fungsi manifest yaiku fungsi
kang nduweni konsekuensi objektif kang menehi
sumbangan anggone adaptasi kang disadhari dening
masyarakat sistem kasebut. Fungsi /aten( Fungsi kang ora
ketara) yaiku fungsi konsekuensi objektif saka sawijining
ihwal budaya kang ora dikarepake lan ora disadari dening
masyarakat.
a. Fungsi Manifes (Fungsi Pokok)

Fungsi manifes kang ana sajrone KLWW, yaiku
1) hiburan marang para warga, 2) sarana
panggulawenthah, 3) sarana nguri-uri kabudayan Jawa,
lan kang pungkasan yaiku 4) Nuwuhake rasa guyub
rukun marang sapadha.
b.  Fungsi Laten (Fungsi Nyimpang)

Kajaba saka fungsi manifest, uga ana fungsi laten.
Fungsi laten sajrone KLWW iki yaiku, kayata : 1)
Mangan ngluwihi jatah, 2) Nuwuhake wong omben, 3)
Paraga kurang sinau. Fungsi laten ing kene ngrugekake
masyarakat kang nonton pagelaran kesenian ludruk.

nduweni

panyengkuyung. Fungsi iki yaiku nduweni

WUJUD OWAH-OWAHANE KESENIAN LUDRUK
DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO
BUDOYO.

Ludruk jaman nalika semana lan saiki tamtune
wis akeh banget pambedane. Pambedane iki bisa
kadeleng saka anane nalika pagelaran lan saka anane
inovasi-inovasi anyar. Kang Owah yaiku Sandhingan,
Cok Bakal, Wadhah Menyan, Kendhi, Basa, Pamaragan,
Tata Busana, Tata piranti, Karawitan, Gendhing.




KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

N | Aspek Mbiyen Saiki horen
o
1. | Sandhing | a) Kelapa a) Sandhingan Cok a) Nalika a) Sejatine
an Tuwa ing  jaman Bakal semana jaman saiki
saiki luwih cok bakal ora sepira
b) Kemban ringkes nggunaka adoh karo
g Setaman ke nalika
¢) Endhog by Nalika wadhadh semana,
semana kang nanging
d) Beras nggunakake arupa cacahe
kuning ge.dhang ) takir, bumbu wae
ra]. a,. nanging banjur di kang
) Bubur saiki nggawe iseni biasane di
jenang gedhang bumbu kurangi.
sengkala saba. jangkep.
b) Jaman saiki
Bumb
f)  Jajan ¢) Wadhah .um ! amun,
pasar sandhingan jangkep di 5 hi
lik ing = kene tweneht
- t lengser.
g) Gedhang ey egese
] -~ | Lengser
i nggunakake aiku jinise
W pawon. y J
£N N tampah
na.ngmg b) Cok bakal nanging
saiki nalika kagawe saka
2 v 4 semana alumunium
wadhah diwenehi lan nganggo
embe.r utagy wadhah lemek kertas
plastik lan lemek minyak
. ka
d) Nalika sa :
! semana godhong 9 Danjur
takeran gedhang la.wuhe :
diwadhahi
beras padha samir kang
karo wis dadi lan
takerane ginawe saka
zakat,. mika utawa
Sgansing saka kertas.
yen saiki
waton ana Menyan Nalika Jaman saiki
berase lan semana isih
saiklase menyan nggunakake
dicampur areng  lan
e) Endhog pitik karo menyan,
Jawa kuwi areng lan nanging
. diwadhah wadhah
nalika )

i perapen kang
sema.na, digunakake
nanging yen sakanane
saiki wae,
nggunakake tuladhane
endhog saka asbak,

gentheng.




KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

ludruk
kang
paling
akeh
yaiku
pawonga
n lanang,
uga ana
banci.
Banci
tegese
pawonga
n lanang
kang
macak
dadi
pawonga
n wadon

b) Cacahe
paraga
mung
sawates

¢) Padatane

b)

campurane.
Ana paraga
lanang, ana

paraga
wadon, lan
uga ana
bancine.
Ludruk

tanpa anane

banci pancen

ora bisa

nyenengake.
Cacahe
paraga ora
diwatesi,
nanging
waton cukup
kanggo
paraga
pengrawit,
Paraga
lakon, lan

Crew tata

Waton
wadhah
kuwi ora
gampang
kobong.
Kendhi Nalika Nanging yen
semana jaman saiki
yen ana wus ora
tumpenga nggunakake
n, kendhi
gandheng maneh
ane yaiku kanggo
ngombe wadhah
banyu banyu
karo ngombe,
diwadhah nanging
i kendhi amung
nggunakake
saiki ~ wus
bisa
nggunakake
ceret utawa
teko, jalaran
luwih kritis.
Kang  isih
nggunkake
banyu
kendhi
yaiku
amung
kanggo
ruwatan
arupa
siraman
banyu
kendhi.
Basa Basa kang Nanging ing
asring jaman  saiki
digunaka nane
ke ludruk kemasane
nalika ludruk
semana wayang
isih wong, dadi
nggunaka basa  kang
ke  Dbasa digunakake
khas campuran
dialeg antarane
Jawa dialeg Jawa
Timuran Tengahan
lan  dialeg
Jawa
Timuran
Paraga a) Nalika a) Nanging ing
semana jaman  saiki

paraga

akeh paraga

panggung
paraga lan
dikebaki sapanunggal
karo ane
pawonga
n  kang | ¢c) Paraga ing
wus tuwa jaman saiki
wis
kecampuran
generasi
nom-noman.
Dadi katon
jangkep
wiwit nom-
noman
nganti
paraga kang
wus sepuh
Tata Nalika Nanging ing
Busana semana jaman  saiki
tata akeh owah-
busanane owahan.
ludruk Tuladhane
isih ana  buto.
sederhana Buto




KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

Tegese nggunakake wus tuwa. wayang
wusanane kostum Katitik wong iki
padha gimbal, saka kecampuran
karo banjur uga iringan iringan
sabendina ana tata iringan wayang
n busana Ratu amung Jawa

utawa Jula-juli timuran.
kadewatan lan Tuladhane
tuladhane Krucilan Lcr. Bebaya
nggunakake Jawa
sampur, Timuran,
blangkon, Ayak
lan kostum nyanga,
kang aneh- ayak 8, Jula-
aneh, lan juli  santak,
banjur uga krucilan, lan
ana kostum lancaran
khas garapan.
ludrukan, Anacase
tuladhane supaya
kaos lorek- pagelaran
lorek abang luwih rame.
Tata Nalika Nangingyen
Piranti semana saiki piranti | Faktor-faktor kang Njalari Owah-owahan Pagelaran.
piranti wis akeh - Faktor internal
kang banget, Faktor internal utawa diarani faktor saka njero
digun.aka tqladhane iki tegese yaiku faktor kang dumadi saka sajrone kesenia
ke sajrone dlsengkuyun ludruk iki dhewe. Kayata owah-owahan piranti Cok
¥u.druk & denifig Bakal, owahan cok bakal ing kene yaiku piranti kang
isih lighting disuguhake ing cok bakal ora kudu jangkep kaya jaman
sawates utawa : — . .
. nalika semana, kang njalari ora kudu jangkep yaiku
tuladhane variasi ; o L
. jalaran ana saperangan piranti kang saiki wis jarang ana
amung lampu, kain ) . . >
lincak, putih, panah ing sakiwa tengene desa. Mula para seniman ngowahi.
pedang, kadewatan, - Faktor eksternal
lan Phercon  lan Faktor saka njaba utawa eksternal yaiku faktor
barang- sapanunggal kang dumadi saka sajabane tradhisi lan masyarakat kang
barang ane. nindakake KLWW. Nanging sajrone KLWW iki kalebu
padesan mjudake proses akulturasi. Babagan wujud akulturasi ing
Pengrawi Pengrawit Ing  jaman | Kkene yaiku kanthi nggabunge unsure wayang lan ludruk.
t lan saiki  akeh | Sejatine pakem wayang ana aturan dhewe, semana uga
iringan banget ludruk nduweni pakem dhewe. Kanthi anane akulturasi,
nalika owah- bisa ndadekake kesenian anyar yaiku anane KLWW.
semana owahan.
isih Katitik saka .
. Upaya nglestarikake KLWW.
sawates. pengrawit ) .
Sawates jaman  saiki Dinas PARBUPORA wus menehi
tegese akeh nom- | panyengkuyung kang kuat banget marang KLWW iki.
katitik nom wis | Nganti pihak Dinas PARBUPORA menehi biaya proses,
saka belajar fasilitas, nganti anane promosi lumantar medhia sosial.
pengrawit nabuh Sawijine upaya kang wus diwujudake yaiku kanthi cara
, gamelan. ngenalake. Tegese ngenalake ing kene yaiku para
pengrawit Katitik saka | seniman KLWW iki miwiwiti ngenalake marang
e rata-rata iringan, pawongan sajerone lan sajabane Sanggar, tuladhane
pawonga iringan nggawe plang promosi kang diseleh ana ing sangarepe
n_ kang ludruk sanggar. Cara kang kapindho yaiku kanthi cara




KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

memodhifikasi cerita. Cara kaping telu yaiku kanthi
nganakake pagelaran saben tahun, Cara kaping papat
yaiku lumantar pelatihan. Dilaksanakake yaiku kanthi
cara mawa teks luwih dhisik. Gladhen maca kuwi wigati
banget tumrap pawongan kang isih anyar ing sajrone
pagelaran, intine supaya bisa nglatih ngomong basa Jawa
kanthi bener tur uga pener. Latihan ing kene dianakake
seminggu sepisan kalebu paraga lan uga pengrawit.

Sekabehane kuwi banjur diwenehi wadhah yaiku
papan panggonan latihan ana ing sanggar. Arane sanggar
kuwi yaiku Sanggar Sabdo Budoyo. Sanggar kang
diwangun iki nduweni pangajab supaya bisa tansah
madhahi ekspresi para seniman lan uga kena kanggo
gladhen kesenian. Ora amung gladhen KLWW wae,
nanging uga kena kanggo gladhen karawitan, ludrukan,
wayangan lan uga sapanunggalane. Sekabehane iki
dilakoni dening Pak Paisan supaya KLWW iki bisa
tansah lestari lan ora gampang kepangan pangrembakane
jaman.

PANUTUP
DUDUTAN

Saka andharan data kang wus diandharake ing
bab-bab sadurunge mula bisa didudut yen KLWW iki
dianakake saben acara-acara tartamtu. KLWW dianakake
panggonan tinarbuka mligine sakiwa tengene Kabupaten
Jombang. Adicara KLWW luwih mligi marang adicara
ruwatan sengkala utawa kanggo upacara ritual. Ngenani
mula bukane KLWW iki yaiku saka pamawase Pak
Paisan kelawan kanca rewang tanine sing bayarane
kurang kanggo nyukupi kebutuhan sabendinane, banur
anane mitos kang ana ing dhusun segunung desa Jombok
lan uga anane KLWW iki disengkuyung dening para
seniman liyane supaya ludruk tansah ngrembaka.
Seniman kang nyengkuyung KLWW iki disengkuyung
dening para seniman ludruk lan seniman pedalangan.
Mula KLWW iki bisa jumeneng lan bisa antuk NIK
(Nomor Induk Kesenian) saka Dinas. PARBUPORA
Kabupaten Jombang.

Wujud kang ngrenggani sajrone KLWW kayata:
1) Ubarampe kang digunakake sajrone KLWW yaiku
cok bakal kang isine ana endhog pitik Jawa, godhong
suruh, kelapa, gedhang raja, menyan lan tumpeng cilik
utawa tumpeng setakir. Ora amung cok bakal wae,
nanging uga ana sandhingan. Sandhingan iki isine yaiku
ana beras, gedhang kelapa, lan bumbu masak jangkep.
Anatarne Cok Bakal lan Sandhingan kuwi ana fungsine
kang beda. Fungsine cok bakal yaiku kanggo piranti
ritual lan ruwatan, nanging yen sandhingan kuwi
fungsine yaiku kanggo sarana nyegah supaya kala ora
ngganggu pawongan-pawongan kang sajrone
pagelaran lan sajabane pagelaran. Banjur piranti-piranti

ana

10

kang nduweni makna simbolik ing sajrone KLWW yaiku
ana piranti kang awujud alat lan awujud gambarane
paraga. Piranti kang nduweni makna simbolik yaiku ana
Dalang Sejati, Bethara Wisnu, Dhadhung Awok lan
Reges, Panah, Kain Putih, Gamelan, Banyu Kendhi, Tali
Putih ( Tali Nur)

Tatarakit sajrone KLWW iki pancen rada akeh
banget lan tumata banjur diurut-urutane kaya mangkene :
1) Pra-Pambuka, 2) Pambuka, 3) Ritual Ruwatan, 4) Inti,
5) Panutup. Fungsi kang utama sajrone KLWW yaiku
dibagi dadi rong perangan, yaiku ana fungsi manifes lan
lan fungsi laten.

Banjur wujud owah-owahan kang ana sajrone
KLWW lumayan rada akeh, jalaran KLWW iki kalebu
kesenian kang anyar lan supaya ana bedane antarane
ludruk nalika semana lan ludruk ing jaman saiki.
Babagan kang ana owah-owahan yaiku sajrone
Sandhingan, Cok Bakal, Wadhahe Menyan, Kendhi, Tata
Basa, Pamaragan, Tata Busana, Tata Piranti, Pengrawit
lan Iringan. Sekabehane owah-owahan mesthi ana faktor-
faktor kang njalari anane owah-owahan. Faktor-faktor
kuwi mau diperang dadi loro yaiku ana faktor Internal
anfaktor eksternal. Anane KLWW iki uga akeh banget
unsure-unsur - kang melbu sajrone KLWW lan uga
KLWW iki antuk pamawas kang apik saka masyarakat
sakiwa tengene lan masyarakat panyengkuyunge.

PAMRAYOGA

KLWW iki yaiku salah sawijine budaya kang
wigati banget kanggo dilestarekake lan perlu anane
pembinaan kang luwih jeru maneh, ancase yaiku supaya
kesenian tradhisional iki ora gampang musna utawa
ilang, sekabehane kudu disengkuyung kanthi tumata lan
becik. Mula saka kuwi kudu tuwuh kesadharane saka
masyarakat  panyengkuyunge mligine masyarakat
Jombang sing pancen dadi gudhange seniman ludruk.

Panulis luwih ngandharake ngenani makna
simbolik kang ana sajrone masyarakat lumantar Kesenian
Ludruk Wayang Wong. Panulis nduwe kekarepan lan
pangajab supaya ana panliten kang luwih apik lan
sampurna sarta luwih jembar andharane lan luwih
gamblang kajiane.

Panliti menehi saran, yaiku: (1) supaya ana
usaha dhokumentasi kabudayan tradhisional kang
ngrembaka ing tlatah Kabupaten Jombang saengga bisa
ngrembaka nganti saiki lan sateruse; (2) kanggo
ngelingake “Kesenian Ludruk Wayang Wong” minangka
sawijine kesenian tradhisional kang nduweni teges lan
fungsi kanggo masyarakat sakupenge nganti dina tembe.



KESENIAN LUDRUK WAYANG WONG DENING PAGUYUBAN CAMPURSARI SABDO BUDOYO

KAPUSTAKAN
Arikunto, Suharsimi. 2006. Prosedur Penelitian Suatu
Pendekatan Praktik. Jakarta: PT. Rineka Cipta

Basir. Udjang Pr. M. 2011. Keterampilan Menulis. Dasar
Menulis llmiah dalam Tulisan Latin dan Jawa
(Pengantar Teori dan Praktik).Surabaya
Bintang Surabaya

Bakker SJ, JWM. 1990. Filsafat Kebudayaan-sebuah
kata pengantar. Jakarta: Kanisius

Danesi, Marcel. 2011. Pesan, Tanda Makna. Teks Dasar

Mengenai Semiotika dan Teori
Komunikasi.Yogyakarta : Jalasutra
Endraswara, Suwardi. 2006. Metode, Teori, Teknik

Penelitian Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka
Widyatama.

Heraty, Toety. 2013. Aku Dalam Budaya-Telaah Teori
dan Metodologi Filsafat Jawa. Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama.

Kaplan, David & Maners, Albert.A. 2002. Teori Budaya.
Terjemahan Landung Simatupang. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar

Koesbandrijo. 2007. Menggali Filsafat dan
Jawa. Jakarta: Prestasi Pustaka

Koentjaraningrat.1980. = Pengantar Ilmu Antopologi
Budaya. Jakarta : Rineka Cipta.

. 1990. Masyarakat Jawa. Jakarta:

Budaya

Rineka Cipta

Kontjaraningrat. 2009. Pengantar llmu Antropologi Edisi
Revisi. Jakarta : Rineka Cipta

Moleong, Lexy J. 2011. Metodologi Penelitian Kualitatif.
Bandung : Remaja Rosdakarya.

Maran, Rafael Raga. 2000. Manusia dan Kebudayaan.
Dalam Perspektif [lmu Budaya Dasar. Jakarta :
Rineka Cipta.

Saryono, Djoko. 2011. Sosok Nilai Budaya Jawa
Rekonstruksi Normatif Idealis. Malang: Aditya
Media Publishing.

Soedarsono. 1983. Seni Pertunjukan Indonesia di Era
Globalisasi. Yogjakarta: Gajah Mada University
Press

Sukarman. 2006. Pengantar Kebudayaan
:Surabaya : Universitas Negeri Surabaya.

Suwarni & Widayati. 2011. Dasar-dasar Upacara Adat
Jawa. Surabaya: Bintang.

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metodologi Penelitian
Kebudayaan. Surabaya : Citra Wacana

Teew, A. 1988. Sastra dan llmu Sastra Pengantar Teori
Sastra.Jakarta : Pustaka Jaya.

Herusatoto, Budiono. 2011. Mitologi Jawa. Depok :
ONCOR Semesta [Imu

Sari, Catharina Agnes Dina. 2014. Kesenian Bantengan.

Surabaya:. Skripsi Universitas Negeri Surabaya.

Nonie Boedi. 2015. Kesenian Kentrung.

Surabaya : Skripsi Universitas Negeri Surabaya.

Yusuf. 2012. Pesan, Tanda, Makna, dan Fungsinya:
Mengenal Konsep Semiotik. Jakarta: Jalasutra.

Jawa

Varinda,

11

Nurhaeni Putri. 2012. Fenomena Ludruk
Remaja ing Surabaya Skripsi Universitas
Negeri Surabaya.

Wibisono, Tri Broto. 2015. Tari Ngremo. Catatan dari
Pangung Kepanggung. Surabaya Dewan
Kesenian Jawa Timur

Ekawati,



