Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

KOMPARASI TRADHISI ING PASAREYAN DEWI SEKARDADU DHUSUN GONDANG KABUPATEN
LAMONGAN LAN DHUSUN KETINGAN KABUPATEN SIDOARJO

Maulani Yulita
S-1 Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah (Jawa), Fakultas Basa lan Seni, Universitas Negeri Surabaya
maulaniyulital6020114011@mhs.unesa.ac.id

Octo Dendy Andriyanto, S. Pd., M. Pd
Dhosen Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah (Jawa), Fakultas Basa lan Seni, Universitas Negeri Surabaya

Abstrak

Tradhisi Pasareyan Dewi Sekardadu mujudake tradhisi kang nduweni ancas mengeti lan ngurmati jasa-jasa
kang wis ditindakake dening Dewi Sekardadu sarta sarana ngalap berkah para warga anggone nyuwun gampang lancar
sajrone panguripan bebrayan. Tradhisi kasebut ditindakake ana ing rong dhusun kang beda kecamatan lan kabupaten,
yaiku Dhusun Gondang Kecamatan Sugio Kabupaten Lamongan lan Dhusun Ketingan Kecamatan Buduran Kabupaten
Sidoarjo. TPDSG lan TPDSK ditindakake saben setaun pisan. Ancas saka punjere underan panliten yaiku ngandharake
lan njlentrehake (1) mula buka TPDSG lan TPDSK, (2) makna simbol sajrone TPDSG lan TPDSK, (3) wujud
komparasi kang ana sajrone TPDSG lan TPDSK, lan (4) upaya pelestarian marang TPDSG lan TPDSK.

Panliten iki nggunakake ancangan deskriptif kualitatif kalebu komparatif kanthi pendekatan budaya. Konsep
lan teori kang digunakake sajrone panliten yaiku konsep etnologi budaya. Dhata panliten iki kaperang dadi loro yaiku
awujud dhata lesan lan dhata tulis. Dhata lesan yaiku asil wawancara saka narasumber. Dhata tulis yaiku catetan-catetan
utawa bukti dhokumentasi kang ana lan kasimpen ngenani TPDSG lan TPDSK, dene sumber dhata uga kaperang dadi
loro yaiku sumber dhata primer lan sumber dhata sekunder. Tatacara analisis dhata panliten nggunakake patang tahapan
yaiku transkrip dhata, verifikasi dhata, idhentifikasi dhata, lan nafsirake dhata. Patang tahapan kasebut cundhuk karo
panliten TPDSG lan TPDSK sajrone ngolah informasi saka lapangan dadi sawijine asil panliten kang awujud laporan.

Asile panliten nuduhake mula buka anane TPDSG lan TPDSK nduweni sesambungan langsung karo Dewi
Sekardadu lan sejarah saka dhusun kang saiki dadi papan panggone pasareyan lan ditindakake tradhisi, makna simbol
kang kinandhut sajrone tradhisi sakloron diperang dadi loro yaiku saka tatalaku lan ubarampe. Makna-makna kang
piningit nduweni gegayutan marang alam semesta lan prinsip sajrone panguripan bebrayan Jawa. Wujud komparasi
antarane TPDSG lan TPDSK kaperang dadi rong aspek yaiku aspek pambeda lan aspek kang padha. Aspek pambeda
kalebu saperangan bab kang luwih akeh ditemokake sajrone tradhisi sakloron tinimbang aspek kang padha. Bab kasebut
jalaran ana saperangan latar sosial lan psikologi masyarakat kang beda. Upaya pelestarian kang ditindakake tumrap
TPDSG lan TPDSK kaperang dadi telu yaiku internalisasi, sosialisasi, lan enkulturasi. Internalisasi yaiku upaya kang
tuwuh saka dhiri individu warga, kadeleng saka para warga kanthi cara indhividu melu manyengkuyung lumakune
tradhisi. Sosialisasi yaiku upaya pangrembakan lumantar cecaturan ing masyarakat, kalebu tumindak gotongroyong
kang dilakokake warga sarwa bebarengan lan enkulturasi yaiku upaya kang tuwuh saka saknjabane desa lan warga
yaiku saka organisasi masyarakat lan pamarintah kayadene IPNU, IPPNU, Kartar, Dina Kebudayaan lan Pariwisata lan
liya-liyane.

Tembung Wigati : Etnologi, internalisasi, sosialisasi, enkulturasi, verifikasi.

PURWAKA
1.1 Landhesan Panliten

Bebrayan Jawa mujudake salah sijine bebrayan kang
nduweni saperangan jinis budaya utawa tradhisi kang
beda-beda ing saben papan. Tradhisi-tradhisi kang saiki
isih ngrembaka mujudake warisan saka leluhur. Tradhisi-
tradhisi kasebut bisa arupa lesan lan tumindak. Maujud

saka kearifan lokal, mula tradhisi saben papan nduweni
karakteristik utawa titikan kang beda-beda lan ngandhut
makna ing saben-saben babagan sajrone tradhisi.

Sudikan (2001:4) ngandharake kabudayan diperang
dadi telung jinis yaiku (1) kabudayan suku bangsa utawa
budaya dhaerah ateges kabudayan kang ana lan tuwuh


mailto:maulaniyulita16020114011@mhs.unesa.ac.id

Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

sarta ditindakake ing sajrone masyarakat ing dhaerah
utawa papan tartamtu, kanthi tatacara lan tatalaku kang
dilandhesi pranata sosial kang asale saka kabudayan suku
bangsa; (2) kabudayan umum utawa lokal yaiku
kabudayan kang ana lan tuwuh sarta ngrembaka ing
sajrone masyarakat ing saben dhaerah, utawa ditindakake
ana ing sawijine papan tartamtu. Tatalakune dilandhesi
karo pranata sosial kang asale saka kabudayan suku
bangsa; (3) kabudayan nasional yaiku kabudayan kang ana
lan tuwuh jalaran warga Indonesia sarujuk tumrap
kabudayan kasebut, kang biyasa dileksanani ana ing
instansi, sekolah, kantor, lan lembaga Negara. Padhadene
karo kabudayan sadurunge, kabudayan nasional uga
nduweni tatacara, tatalaku, kang dilandhesi pranata sosial
sing asale saka kabudayan suku bangsa. Kabudayan
dhaerah utawa kabudayan lokal nduweni gegayutan kang
rumaket banget mligine karo tradhisi utawa adat istiadat
sing ngrembaka ana ing sawijine dhaerah. Adat istiadat
kang ana ing sawijine bebrayan dimaknai minangka ukum
lan paugeran kanthi lesan dipercaya lan dileksanani
dening wargane.

Sutarto lan Sudikan  (2008:1-2) ngandharake
Masyarakat Jawa Timur kaperang dadi sepuluh wilayah
kabudayan yaiku budaya Mataraman, budaya Panaragan,
budaya Arek, budaya Samin, budaya Tengger, budaya
Osing, budaya Pandalungan, budaya Madura Pulo, budaya
Madura Bawean, lan budaya Madura Kangean.
Masyarakat Jawa timur kang manggon ing padesan
mligine akeh sing isih percaya marang tradhisi utawa
ritual tartamtu kang nduweni gegayutan utawa paedah ing
panguripan. Salah sijine papan ing Jawa Timur kang isih
ngrembakake tradhisi leluhur “yaiku Lamongan lan
Sidoarjo. Kaloro papan kasebut nduweni tradhisi kang
mula bukane gegayutan karo paraga kang padha yaiku
Dewi Sekardadu. Ing kutha Lamongan lan Sidoarjo
padha-padha ditemokake pasareyan Dewi Sekardadu, lan
padha-padha ditindakake sawijine tradhisi.

Sejatine  Pasareyan Dewi Sekardadu - ana ing
saperangan papan kang beda-beda. Saben apan nduweni
crita mula buka utawa sejarah kang beda-beda uga.
Dhaerah-dhaerah kang ana pasareyan Dewi Sekardadu ing
antarane yaiku kutha Banyuwangi, Lamongan, Sidoarjo,
Gresik, lan Surabaya. Ing Banyuwangi crita kang sumebar
paling beda karo liyane, bab kasebut jalaran ana ing
Banyuwangi dipercaya Dewi Sekardadu yaiku garwane
Sunan Giri kamangka crita umume Dewi Sekardadu yaiku
biyunge Sunan Giri lan garwane Syeh Maulana Ishaq.
Liya crita karo dhaerah Surabaya, adhedhasar sejarah
pasareyan kang ana ing Surabaya dipercaya ora asli Dewi

Sekardadu. Papan kasebut mujudake petilasan tapa Sunan
Giri nalika rumaja dheweke kepingin weruh sapa sejatine
biyungi. Banjur dheweke weruh sawijine sunaar cumlorot
saka sandhuwure gunung, lan papan kasebut saiki
didadekake pasareyan Dewi Sekardadu. Dene kang ana
ing Sidoarjo, pasareyan kasebut dipercaya lan umum
dimangerteni dening saben pawongan yen pasareyan
kasebut yaiku pasareyan saka Mbok Randha Pinatih.
Dheweke mujudake biyung kang nemokake Sunan Giri
nalika dilarung tegese ibu angkat sing ngrumat Sunan Giri
nganti dewasa. Dene ing Sidoarjo lan Lamongan
dipercaya salah sijine yaiku Dewi Sekardadu asli. Saka
rong kutha kasebut nduweni sejarah saka tradhisi kang
ditindakake padha lan gegayutan karo Dewi Sekardadu.
Ing kutha Lamongan Pasareyan ana ing dhusun Gondang
kecamatan Sugio, dene ing Sidoarjo ana ing dhusun
Ketingan kecamatan Buduran. Mula sajrone panliten iki,
kang dikaji panliti kanggo ngonceki lan mbedakake
tradhisi kang ditindakake ana ing rong papan kasebut.
Tradhisi  Pasareyan = Dewi Sekardadu Dhusun
Gondang (dicekakake < dadi TPDSG) lan Tradhisi
Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Ketingan (dicekakake
dadi TPDSK) mujudake tradhisi kang terus dirembakake
awit biyen nganti lumakune jaman ora ana pungkase. Bab
kasebut jalaran rong tradhisi kasebut kalebu tradhisi kang
dipantau langsung dening pamarintah nalika dilakokake.
TPDSG lan TPDSK uga mujudake tradhisi kang bisa
narik kawigaten wisatawan anggone ziarah lan tumut dadi
peserta nalika tradhisi ditindakake. Tradhisi sakloron
ditindakake saben setaun pisan. Ancas kang utama
ditindakake tradhisi kasebut yaiku mengeti jasa-jasa saka
Dewi Sekardadu lan sarana warga anggone ngalap berkah

Panliten iki bakal ngonceki apa kang ana sajrone
TPDSG = Kabupaten Lamongan Lan TPDSK
Kabupaten Sidoarjo. Awit saka sejarah, wujud lan
makna kang kinandhut sajrone tatalaku lan ubarampe
tradhisi komparasi budaya kang ana sajrone tradhisi
saka rong papan panggonan. Sarta upaya
pangrembakan kang ditindakake dening masyarakat
sarta pemerintah kutha Lamongan lan Sidoarjo.
Saliyane iku, diajab supaya tradhisi kasebut bisa
ngrembaka, ora mung ilang prekara jaman kang saya
owah. Adhedhasar apa kang wis kaadharake kasebut,
mula panliti menehi irah-irahan tumrap panliten iki
yaiku Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi
Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan
Lan Dhusun Ketingan Kabupaten Sidoarjo.



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

Panliten iki nggunakake tintingan etnologi
budaya lan etnologi konsep bandhingan kang diandharake
dening Endraswara, jalaran sajrone TPDS ing kutha
Lamongan lan Sidoarjo nduweni babagan kang manjila,
saengga dadi pambeda lan pepadhan kalorone. Panliten iki
kalebu panliten dheskriptif komparatif jalaran nliti bab
kang dadi pepadhan lan pambeda ngenani sawijine
kabudayan kang katujokake marang wujud, makna,
tatalaku, pambeda, pepadhan, sarta upaya pangrembakan.
Dheskriptif komparatif digunakake kanggo mbandhingake
loro utawa luwih saka kabudayan kanthi cara ndeleng
panyebab lan unsur kabudayan kang dadi konteks
panguripan dening masyarakat. Panliten iki bakal
ngandharake analisis mula buka utawa sejarah struktur
legendha, makna simbolis kang ana sajrone tradhisi,
komparasi utawa bandhingan saka rong tradhisi kasebut,
lan upaya pangrembakan kang ditindakake kanggo
nglestarekake TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPDSK
Kabupaten Sidoarjo.

1.2 Underan Panliten
Adhedhasar lelandhesan kasebut, bisa dijupuk
dudutan underan panliten ing antarane yaiku:

1) Kepriye dheskripsi sejarah utawa mula bukane
TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK
Kabupaten Sidoarjo?

2) Kepriye makna simbolis sajrone TPDSG Kabupaten
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo?

3) Kepriye komparasi TPDSG Kabupaten Lamongan
Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo?

4) Kepriye upaya pangrembakan TDSG Kabupaten
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo?

5)

1.3 Tujuwan Panliten

Adhedhasar undern panliten ing ndhuwur, mula
tujuwan panliten yaiku:

1) Ngandharake sejarah utawa mula bukane TPDSG
Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten
Sidoarjo.

2) Ngandharake
Kabupaten
Sidoarjo.

3) Ngandharake  komparasi TPDSG  Kabupaten
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo.

makna simbolis < sajrone TPDSG
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten

4) Ngandharake upaya pangrembakan  TPDSG
Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten
Sidoarjo.

5)
1.4 Paedah Panliten

Paedah saka nindakake panliten TPDSG lan
TPDSG kaperang dadi loro yaiku:

1.4.1 Paedah Teoretis

Kanthi cara teoritis panliten diajab bisa nyumbang
kawruh ngenani etnologi budaya minangka cabang ilmu
antropologi kang wis arang digunakake sajrone panliten
budaya, kayadene TPDSG Lan TPDSK.

1.4.2 Paedah Praktis
1) Kanggo Masyarakat

Panliten iki bisa  digunakake = minangka
dhokumentasi, tumrap masyarakat kutha Lamongan lan
Sidoarjo, supaya tansah nguri-uri lan ngrembakake
tradhisi, minangka Kkarakteristik, titikan saka rong
bebrayan sakupeng pasareyan, sarta bisa aweh tandha lan
bukti tulis yen bebrayan saka rong dhusun saka rong
kabupaten kasebut nduweni kadudayan kang saemper.
2) Kanggo Pendhidhikan

Minangka referensi kabudayan Jawa tumrap piwulang
Basa Jawa ing sekolah. Panliten iki dikarepake bisa
ningkatake kuwalitas pendhidhikan lan pamawase siswa
ngenani kabudayan Jawa, sing mesthine isih diugemi lan
dirembakake ana ing panguripan bebrayan. Saengga
kanggone siswa ora mung saka crita sesepuh ananging ana
sawijine panliten kang mbahas bab TPDSG lan TPDSK.

1.5 Wewatesane Panliten

Tujuwan anane wewatesan panliten yaiku supaya ora
uwal lan trep saka konsep kang wis karonce saka wiwit
nganti pungkasan panliten, ing antarane yaiku:

1) Ngrembug bab sejarah utawa mula bukane
TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK
Kabupaten Sidoarjo.

2) Makna simbolis sajrone TPDSG Kabupaten
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo.

3) Komparasi (bandhingan) TPDSG Kabupaten
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo.

4) Upaya pangrembakan TPDSG Kabupaten
Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo.

TINTINGAN KAPUSTAKAN

2.1 Panliten Saemper
Panliten-panliten saemper kang wis tau katliti kasebut

minangka rujuk silang sajrone panliten iki, ing antarane

yaiku:

1) Agnes Dina Sari (2014) ngenani Kesenian Bantengan
ing Tlatah Kabupaten Kediri lan Kabupaten
Mojokerto (Antropologi Simbolik). Panliten kasebut
ngandharake bab mula bukane bantengan saka seni
silat utawa olah kanuragan bela dhiri, tatarakit lan
tatalaku kang wajib dilakokake ing papan kang amba
sarta tinarbuka, uga dipengeti saben acara tartamtu
mligine ing Kabupaten Kediri. Sajrone panliten
kasebut luwih kabahas bab kepriye adicara kasebut
lumaku. Kesenian Bantengan kasebut ora mung



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

2)

3)

4)

ditindakake ana ing salah sijine papan wae, ananging
ana rong papan sing isih ngecakake kesenian kasebut
ing antarane yaiku Kediri lan Mojokerto. Saka rong
papan kasebut tamtu nduweni pepadhan lan pambeda
sing bisa digunakake minangka kajian sajrone
panliten. Antropologi simbolik uga mujudake cabang
ilmu budaya sing luwih nengenake bab simbol kang
ana sajrone sawijine kesenian utawa tradhisi.

Sururi Nur Susanti (2019), Tradhisi kebo-Keboan ing
Desa Alasmalang lan Tradhisi Keboan ing Desa
Aliyan Kabupaten Banyuwangi (Etnologi Budaya).
Panliten iki ngandharake wujud komparasi antarane
TKK ing desa Alasmalang lan TK ing desa Aliyan,
anane wujud lan makna, sarta kepriya upaya kang
ditindakake dening warga lan pamerintah kanggo
nglestarikake tradhisi kasebut. Bab kang sambung
sinambung antarani siji lan sijine, ora kena
dipisahake. Kalorone mujudake tradhisi kang
nduweni ancas yaiku ngucap rasa syukur marang
Gusti Kang Maha Kuwasa, saliyane iku para warga
anggone nindakake tradhisi kasebut kagolong nguri-
uri budaya, nglestarikake warisan sacara turun
tumurun supaya para kawula mudha isi tetep
ngugemi apa kang dadi warisan leluhur. Tradhisi
keboan lan kebo-keboan mujudake tradhisi sing bisa
diarane padha jalaran saka jejuluk lan tatalaku sing
ora beda banget, nanging jalaran dumadi ing rong
papan kang beda, mula tetep nduweni bab sing bisa
dibandhingake lumantar pepadhan lan pambeda
kalorone.

Rama Ditya Pranandha Yudha (2017), Tradhisi
Sinongkelan ing Desa Prambon Kecamatan Tugu
Kabupaten Trenggalek (Tintingan Budaya). Asile
panliten yaiku nagndharake mula bukane Tradhisi
Sinongkelan sing wiwit saka wewale kanjeng
Sinongkel supaya saben taun dianakake bersih desa
nalika sasi sela dina jemuwah legi, kang nduweni
tujuwan yaiku bersihi badane para manungsa sacara
lair lan batin. Sajrone panliten iku uga diandharake
saperangan tatalaku sarta ubarampe saka tradhisi
Sinongkelan, wujud saka tradhisi kasebut yaiku
kayata tradhisi nyadran biyasane. Jalaran kang
ditintingi yaiku budaya mula kang kabahas yaiku
seluk beluk saka tradhisi kasebut, wiwit saka mula
buka, tatalaku, ubarampe, sarta sakabehe bab sing
bisa anyengkuyung lumakune acara tradhisi
Sinongkelan kasebut.

Denok Nastiti Perdani (2013), Budaya Islam Di
Suriname (Studi etnologi budaya lokal dan Islam).
Panliten kasebut ngandharake saperangan bab ing
antarane yaiku kapan wong Jawa Islam migrasi
menyang Suriname, kahanan varian Islam Abangan

lan Islam Santri ing Suriname, lan kepriye
pangrembakane umat Islam Jawa santri ing
Suriname. Intine etnologi budaya ing kene

digunakake kanggo nggoleki varian yaiku babagan
pambeda lan pepadhan saka rong jinis budaya Islam
kang ngrembaka ing Suriname.

5) Iriani Tahiaung (2015), Nilai Budaya Dalam Lagu-
Lagu Daerah Talaud Pada Tradisi Matunjuka (suatu
analisis etnologi budaya-linguistik). Panliten kasebut
ngrembag rong bab kang dadi punjering underan
panliten yaiku ngidhentifikasi unsur basa saka
lelagon sajrone tradhisi Matunjuka, lan nilai budaya
kang kinandhut sajrone tradhisi. Saliyane nggoleki
pepadhan lan pambeda, etnologi budaya uga
digunakake kanggo nggoleki nilai kabudayan sajrone
tradhisi tartamtu.

Adhedhasar panliten sing wis tau dirtindakake
sadurunge, mula ing kene sing bakal dileksanani yaiku
panliten ngenani tradhisi kang dilakokake ana ing
pasareyan Dewi Sekardadu. Panliten iki nduweni punjeran
ing sejarah anane TPDSG lan TPDSK, makna simbolis
kang kaandhut sajrone tatalaku uga ubarampe, aspek
komparasi arupa pambeda lan pepadhane TPDSG lan
TPDSK, lan upaya pelestarian budaya kang ditindakake
masyarakat lan pemerintah ing kabupaten Lamongan lan
Sidoarjo marang TPDSG lan TPDSK.

2.2 Konsep Budaya

Kabudayan nuduhake yen manungsa nduweni kodrat
kang padha suku, bangsa, uga ras (Maran, 2007:15).
Sudikan (2001:4) ngandharake kabudayan diperang dadi
telung jinis yaiku (1) kabudayan suku bangsa utawa
budaya dhaerah ateges kabudayan kang ana lan tuwuh
sarta ditindakake ing sajrone masyarakat ing dhaerah
utawa papan tartamtu, kanthi tatacara lan tatalaku kang
dilandhesi pranata sosial kang asale saka kabudayan suku
bangsa; (2) kabudayan umum utawa lokal yaiku
kabudayan kang ana lan tuwuh sarta ngrembaka ing
sajrone masyarakat ing saben dhaerah, utawa ditindakake
ana ing sawijine papan tartamtu. Tatalakune dilandhesi
karo pranata sosial kang asale saka kabudayan suku
bangsa; (3) kabudayan nasional yaiku kabudayan kang ana
lan tuwuh jalaran warga Indonesia sarujuk tumrap
kabudayan kasebut, kang biyasa dileksanani ana ing
instansi, sekolah, kantor, lan lembaga Negara. Padhadene
karo kabudayan sadurunge, kabudayan nasional uga
nduweni tatacara, tatalaku, kang dilandhesi pranata sosial
sing asale saka kabudayan suku bangsa.

Adhedhasar sakabehe panemu kang wis diandharake
ana ing ndhuwur, bisa dijupuk dudutan yen kabudayan
yaiku nilai, norma, kabiyasaan mujudake struktur sosial
ngenani solah bawa, tatalaku, tindak tanduk, uga watak



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

wantu masyarakat minangka panyengkuyung sarta
panyawiji idhe kang dadi pamikire manungsa banjur
diwarisake uga ditindakake kanthi cara turun-temurun
tumrap generasi sabanjure. Kabudayan kang ana ing
kabupaten Lamongan lan kabupaten Sidoarjo kang ana lan
tuwuh sajrone panguripan salah sijine yaiku tradhisi
nyadran kang digelar ana ing pasareyan Dewi Sekardadu
kabupaten Lamongan lan Sidoarjo. Tradhisi kasebut
mujudake tradhisi kang wis digelar wiwit jaman biyen,
mula dirembakake minangka warisan leluhur.

2.3 Tradhisi lan Adat Istiadat

Tradhisi yaiku salah sijine adat, kapitayan lan liya-
liyane kang diwarisake saka leluhur (Poerwadarminta,
1976:108). Tradhisi kang diwarisake para leluhur kasebut,
isih ditindakake masyarakat nganti jaman saiki. Adat lan
kapitayan kasebut dirasa minangka samubarang sing
nduweni piguna. Koentjaraningrat (1987:5) ngandharake
yen adat bisa diarani wujud kang lumrah saka salah sijine
kabudayan sing uga nata tumindake manungsa. Mula
tradhisi kerep banget digayutake karo adat istiadat sajrone
panguripan bebrayan Jawa, jalaran adat yaiku tumindak
kang lumrah dilakone wiwit biyen (Poerwadarminta,
1976:15). Miturut Rendra (1984:3) tradhisi mujudake
pakulinan kanthi cara turun-temurun ing panguripan
bebrayan. Tradhisi minangka piranti sajrone panguripan
sosial bebrayan mbiyantu lancare pangrembakan saben
indhividhu.

TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPDSK Kabupaten
Sidoarjo wis ana lan ditindakake awit jaman biyen sarta
dileksanani kanthi cara turun tumurun saka leluhur kang
isih dirembakakake dening masyarakat nganti jaman siki,
saengga tradhisi kasebut kalebu adat istiadat. TPDSG
Kabupaten Lamongan lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo
minangka kagiyatan kang biyasa ditindakake masyarakat
saben taun sapisan, banjur saka kahanan sing kaya
mangkono ndadekake kabiyasan kang ana ing sajrone
panguripan bebrayan. Tradhisi iki dilaksanani kanggo
resik desa, sarta minangka pakurmatan tumrap jasa-jasane
Dewi Sekardadu.

2.4 Konsep Masyarakat lan Etnis Jawa

Ahmadi (1986:97) ngandharake masyarakat mujudake
kumpulane manungsa sing nduweni tatanan urip, norma-
norma, nilai-nilai, adat istiadat kang diugemi sajrone
panguripan bebrayane. Masyarakat yaiku panyengkuyung
utama sajrone lumakune tradhisi lan adat istiadat.
Masyarakat ora bisa uwal saka kabudayan, kalorone
nduweni gegayutan kang gandheng rumaket karo individu,
masyarakat, lan kabudayan. Koentjaraningrat (1990: 144)
ngandharake  masyarakat ~ mujudake  kumpulaning
manungsa kang nglakone interaksi sosial lan pasrawungan

ana sawijine papan tartamtu. Papan kasbeut mligine ing
pulo Jawa. saben masyarakat kang kakumpul ana ing
sawijine papan lan nduweni sawijine konsep bebrayan
arupa norma, tradhisi, kabudayan, lan liya-liyane kasebut
etnis.

Etnis asale saka tembung Yunani “ethnos” tegese
bangsa, kanthi cara harfiah etnis yaiku kelompok kang
kanthi cara sosial bisa dibedakake lan diperang miturut
titikan-titikan budaya kang dianut sarta digawe ing sajrone
panguripan etnis kasebut, tuladhane etnis kang manggon
ing pulo Jawa bisa kasebut etnis Jawa. Etnis Jawa kalebu
salah sijine etnis kang isih ngugemi lan ngrembakake
tradhisi-tradhisi Jawa. Kabudayan minangka perangan
kang dadi dhasar utawa lelandhesan panguripan sarta
titikan etnis masyarakat kang ora ana wujude nanging isih
terus lumaku sarta nduweni pengaruh marang saben
individu sajrone panguripan bebrayan.

Kahanan masyarakat ing dhusun Gondang lan dhusun
Ketingan kalebu masyarakat kang isih nduweni kapitayan
ngenani para leluhur utawa cikal bakal kang miwiti
mbaureksa dhusun kang ndadekake masyarakat nglakoni
adat kang wis diwarisake dening leluhur. Manungsa
minangka salah sijine alat utawa paraga panyengkuyung
sarta kudu bisa ngrembakakake kabudayan kang wis ana,
supaya kabudayan kasebut ora ilang saka tanah Jawa.
Semana uga salah sijine TPDSG Kabupaten Lamongan
Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo kang isih diletarekake.
Masyarakat dhaerah kasebut ndadekake tradhisi kasebut
minangka pathokan urip ing alam donya.

2.5 Konsep Etnologi Budaya

Etnologi mujudake cabang ilmu antropologi kang
nyinaoni kabudayan-kabudayan kang ngrembaka ana ing
jaman saiki, kang diduweni dening sawijine suku bangsa,
sarta gayutan antarane kabudayan siji lan kabudayan
liyane. Haviland (sajrone Endraswara, 2015:7)
njlentrehake yen etnologi yaiku cabang antropologi kang
nyinaoni kabudayan sawijine etnis saka sudhut pandhang
komparatif utawa historis. Etnologi Jawa tegese ilmu kang
nyinaoni perbandhingan budaya Jawa, wiwit saka aspek
historis utawa sejarah, sosiologis, psikologis, lan saka
aspek liyane.

Konteks etnologi ora mung ndheskripsikake budaya,
nanging uga mbandhingake, nemtokake tetenger,
jlentrehake titikan saka budaya lan tradhisi. Tuladhane
TPDS Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan
Dhusun Ketingan Kabupaten Sidoarjo kang nduweni
pepadhan lan pambeda sajrone tatalaku lan sejarah sarta
cara mangerteni bebrayane.



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

2.6 Konsep Bandhingan Budaya

Budaya saben etnis bisa dibandhingake karo budaya
etnis liyane. Mbandhingake kanggo nemokake aspek-
aspek kang saemper kang kasebut varian. Andharan
Endraswara (2015: 75), varian kasebut ditemokake kanthi
ancas mangerteni sepira padha lan bedane sawijine
budaya. Sajrone konteks iki, bisa dumadi evolusi lan difusi
sawijine budaya. Kaloro bab kasebut bisa nuwuhake
migrasi budaya. Migrasi budaya kena anane bandhingan
budaya. Mula saka iku bandhingan budaya lumrah
ditindakake, kanggo nemokake esensi kabudayan etnis.
Bab kasebut cundhuk karo pamanggihe Maryaeni
(2005:27) sawijine teknik kang digunakake kanggo
mbandhingake wujud saka kabudayan siji karo kabudayan

liyane, kang salah sijine bisa maujud saka varian
kabudayan utama. Komparasi katujokake kanggo
ndheskripsikake aspek kang ~beda kanthi cara

nonsubstansial.

Titikan saka panliten komparasi yaiku nduweni sipat
dhata kang dikumpulake, mujudake dhata kang diantuk
sawise kadadeyan dilaksanakake. Panliti nguji dhata kanthi
nliti menyang rikala biyen kanggo nggoleki sebab
musabab utawa sejarah, saha gayutan lan maknane.
Bandhingan budaya iki sipate relatif, tegese bisa
digunakake kanggo mahami lan mangerteni werna-werna
budaya kang diduweni saben etnis. Komparasi ditindakake
kanggo mbandhingake objek utamane ngenani titikan-
titikan kang ana sajrone objek tradhisi yaiku TPDSG
Kabupaten Lamongan lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo
yaiku awit sejarah utawa mula bukane tradhisi, tatalaku,
ubarampe lan piranti, lan liya-liyane kang ana sajrone
bebrayan. TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPDSK
Kabupaten Sidoarjo dibandhingake lumantar pepadhan lan
pambeda
2.7 Konsep Simbol Lan Makna

Miturut Herusatoto (1988: 14-17) simbol yaiku
sawijine bab utawa kadadeyan kang mimpin pangerten
subyek marang obyek, pangerten kasebut kalebu sakabehe
bab kang kinandhut ing jerone. Makna simbolis ing
masyarakat tradhisional biyasane kebak karo bab-bab kang
asipat supranatural sing isih diugemi lan angel kanggo
ditinggalake tanpa pawadan lan sebab musabab kang
cetha. Panliti anggone ndhudhah sawijine makna kang
kinandhut sajrone kabudayan mesthi nengenake aspek
hermeneutik saka panliti. Miturut Paul Recoeur (Jurnal D.
Rahman. Vol. 20) penafsir menehi konteks anyar marang
sawijine bab utawa prastawa laras karo cakrawala utawa
kawruh saka penafsir utawa panliti dhewe. Kanthi cara
kasebut, pawongan hermeneut bakal menehi relevansi
anyar marang konteks sing kalebu bab wis kuna, sarta
ndhudhah saperangan makna kang ora ana watese.

Sipat saka panliti  minangka hermeneut uga
diandharake dening Maryaeni  (2005:48) ngenani
perspektif analisis struktural semiotik budaya kang
nuduhake anane gandheng rakete antarane pengalaman
konkret kang diantuk kanthi pawujudan realitas lumantar
lambang kabasan, nanging ora mung basa bisa uga
gambaran kadadeyan, konteks sosial budaya, histori utawa
sejarah, lan saperangan acuan liyane. Tuladhane sawijine
barang bisa dimaknani dan dipercayani nduweni makna
tartamtu kanthi wujud sastra lesan kang ngrembaka ing
masyaarakat jalaran ana mula buka ing jaman biyen bisa
arupa kadadeyan lan liya-liyane. Kaya kang sajrone
TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten
Sidoarjo kena dimaknani lumantar tatalaku lan ubarampe
kang digunakake sajrone tradhisi.

2.8 Upaya Nglestarekake Kabudayan

Ngletarikake budaya yaiku sawijine upaya kang
ditindakake masyarakat kanggo nguri-uri utawa tetep
ngrembakake sawijine budaya utawa tradhisi tartamtu
kang wis ana wiwit biyen, supaya ora ilang tur kena
dirasakake dening para generasi panerus. Adhedhasar
andharan saka Koentjaraningrat (2010: 185-189) bab
utawa unsur sing kudu digatekake sajrone nglestarekake
kabudayan = yaiku (1) Internalisasi yaiku upaya
nglestarekake kabudayan lumantar rasa kang dinsuweni
manungsa, antarane hasrat, nepsu, lan emosi sarta rasa sing
ora puas saengga tuwuh rasa nglestarekake saka awake
dhewe lan tradhisi; (2) Sosialisasi yaiku sawijine proses
kang ditindakake kanthi cara turun-temurun kang wis
ditindakake uga wiwit jaman biyen nganti saiki;
(3)Enkulturasi yaiku mujudake pengaruh saka masyarakat
liya sajabane, kang melu anyengkuyung tradhisi lan melu
nglestarekake tradhisi kabudayan dhaerah tartamtu.

2.9 Lelandhesan Analisis

Teori kapisan yaiku teori etnologi budaya kang
diandharake dening Endraswara. Etnologi budaya kang
kabahas ngenani kajian rong tradhisi sing kena
dibandhingake lumantar tatalaku, ubarampe lan piranti,
mula buka utawa sejarah, tujuwan anane budaya, sosiale
bebrayan sarta kajiwanan masyarakat marang kabudayan
kasebut. Bandhingan budaya digunakake kanggo
nemokake bab kang ameh padha kasebut varian. Varian
kang ditemokake bisa nuduhake sepira pepadhan lan
pambeda saka rong budaya kang katliti (Endraswara, 2015:
75).

Kapindho yaiku nintingi aspek bentuk lan makna
sajrone tradhisi kang diupamakake minangka simbol,
lumrahe ditemokake ana ing piranti, ubarampe, lan
tatalaku sajrone tradhisi. Teori makna lan simbol kang
digunakake yaiku saka teori Hermeneutik dening Paul
Ricoeur lan semiotik budaya dening Maryaeni.



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

Katelu mujudake upaya masyarakat desa Gondang
kabupaten Lamongan lan desa Sawahan kabupaten
Sidoarjo kanggo ngletarikake tradhisi pasareyan Dewi
Sekardadu. Landhesan minangka teori kang digunakake
panliti sajrone nliti upaya pangrembakan kabudayan yaiku
andharan Koentjaraningrat (2010: 185-189) kang kaperang
dadi telu (1) Internalisasi; (2) Sosialisasi; lan (3)
Enkulturasi.

METODHE PANLITEN

Proses panliten TPDSG Kabupaten Lamongan lan
TPDSK Kabupaten Sidoarjo nggunakake metodhe
deskriptif komparatif kanthi pendhekatan kualitatif. Nazir
(2005:45) ngandharake dheskriptif mujudake metodhe
sajrone panliten ngenani status kelompok bebrayan,
sawijine objek, sawijine kahanan, sawijine sistem pamikir,
utawa sawijine kadadeyan ing jaman saiki. Ancas saka
panliten dheskriptif yaiku kanggo ndheskripsikake utawa
nggambarake kanthi cara sistematis, faktual, lan akurat
ngenani kanyatan, sipat sarta gayutan saben fenomena
kang ditliti sajrone bebrayan. Sajrone metodhe dheskriptif
panliti bisa mbandhingake fenomena-fenomena tartamtu
saengga mujudake studi utawa kajian komparatif.

Miturut Haviland (sajrone Endraswara, 2015: 2)
etnologi kuwi kudu perspektif holistic tegese panliti kudu
mangerteni budaya etnis kanthi cara komparatif, bab
kasebut cundhuk karo andharane Denzin lan Licoln
(Sajrone Maryaeni 2005:3) Qualitative research is a field
of inquiry in it’s right. It crosscuts diciplines, field, and
subject matter. Metodologi Kualitatif saka walike
wawasan positivistic, yaiku ngupaya mangerteni lan
mahami fact kang ana sawalike kanyatan, kang bisa
dideleng karo indra kanthi cara langsung. Sajrone istilah
metodologi kualitatif, fact kang an ing suwalike kanyatan
kasebut verstehen. Ukara kasebut menehi gambaran yen
panliten kualitatif minangka sarana nemokake pahan
wujud kagiyatan kang kasusun saka saperangan wawasan
utawa kawruh, disiplin, uga filosofi laras karo
kompleksitas pokok underan utawa masalah kang digarap.

Panliten TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPSDK
Kabupaten Sidoarjo diayahi adhedhasar kanyatan kanthi
dhasar komparasi saka rong tradhisi kasebut. Panliten iki
jlentrehake kabeh tetembungan utawa informasi nganani
TPDSG lan TPSDK lumantar informan utawa narasumber.
Ing metodhe kang wis dipilih iki panliten kudu bisa trep
anggone nerapake ing lapangan wiwit nggolek dhata
kanthi cara nyawang, nyathet, lan ngrungokake informasi
saka narasumber, saengga panliten bisa
dipertanggungjawabake.

ANDHARAN ASILE PANLITEN

4.1 Gegambarane Desa  Gondang Kabupaten
Lamongan lan Desa Sawohan Kabupaten Sidoarjo
Sadurunge ngrembug TPDSG lan TPDSK luwih jero,

panliti bakal njlentrehake kahanan Dhusun Gondang lan

Dhusun Ketingan adhedhasar dhata etnografi pamerintah

Kabupaten Lamongan lan Kabupaten Sidoarjo.

4.1.1 Kahanan Alam Desa Gondang lan Desa Sawohan

Panggonan geografis perlu diandharake kanggo
mangerteni desa lan kabudayan dhaerah kang isih
dilestarekake, kang ditliti kanggo mangerteni wates
panggonan desa kang nglakoni tradhisi kasebut. Desa
Gondang lan Desa Sawohan mujudake rong desa beda
kabupaten ananging nduweni sawijine tradhisi kang padha
awit saka histori utawa sejarah kang padha uga minangka
dhasar panyengkuyung anane tradhisi.

Desa Gondang manggon ing sisih tengah kecamatan
Sugio. Mujudake salah sijine desa kang paling makmur,
jalaran kahanan alame. Desa Gondang umume kasebut
Desa Gondang Lor. Desa Gondang winatesan karo desa
Deketagung, Kalitengah, Sidorejo lan Kedungbanjar.
Adhedhasar sumber saka data monografi desa, Desa
Gondang nduweni jembar tlatahe yaiku 9.443 Ha utawa
94,43 km? kang kaperang dadi rong dhusun dhusun yaiku
Gondang Lor, dhusun Gondang tengah, sawah, tegalan,
alas jati, saperangan pekarangan, lan liya-liyane.

Desa Sawohan yaiku salah sijine desa kang ana ing
Kabupaten Sidoarjo, mligine siji saka limalas desa kang
ana ing Kecamatan Buduran, 8 kilometer saka Kecamatan
Buduran. Desa Sawohan yaiku desa pojok paling lor kang
panggonane wewatesan karo segara saengga pangupajiwa
saka masyarakate yaiku tani tambak, utawa misaya mina.
Desa Sawohan kaperang dadi rong dhusun yaiku dhusun
Kepetingan lan dhusun Sawahan, nduweni wisata, tambak-
tambak, lan fasilitas umum liyane. Miturut sumber saka
dhata LPPD Desa Sawohan, ambane tlatah yaiku 940, 594
Ha lan ambane papan minangka pemukiman warga yaiku
10, 844 Ha. Jarak Desa Sawohan menyang pusat
pamerintah kabupaten vyaiku 12 km. Desa sawohan
wewatesan karo saperangan desa yaiku sisih lor Desa
Damarsi, Desa Pepe, lan Desa Kalang Anyar. Sisih kidul
wewatesan karo Desa Sekardangan, Desa Pucanganom, lan
Desa Prasung. Sisih kulon diwatesi karo Desa Prasung lan
Desa Damarsi. Dene sisih wetan diwatesi karo Desa
Kalanganyar lan segara.

4.1.2 Gegayutan Kahanan Dhusun lan Tradhisi

Gegambaran Desa Gondang lan Desa Sawohan
nduweni pangaribawa kang gedhe tumrap kapitayan
masyarakat kang wis turun tumurun. Kapitayan kang
ngrembaka kasebut agawe para warga kanggo tetep
percaya lan njaga kahanan alam sakupenge. Minangka
panyengkuyung pangrembakane crita lisan kang arupa



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

histori utawa sejarah saka papan kasebut. Gayutane
TPDSG lan TPDSK karo desa yaiku minangka medhia
kanggo ngucapake rasa sukur saka sakabehe asil kang
diolehi sawise nindakake pakaryan ing desa sakloron.

Gegambarane alam Desa Gondang lan Desa Sawohan
uga nduweni gegayutan karo TPDSG lan TPDSK. Awit
saka ubarampe lan tatalaku kang ditindakake ana ing desa,
ubarampe kang digunakake mujudake asil saka tetanem
lan bab kang disediyakake saka alam, alam minangka bab
kang nyengkuyung anane tradhisi kasebut. Saliyane
gegambaran alam, bab kang uga gegayutan karo TPDSG
lan TPDSK yaiku pangupajiwa. Pangupajiwa mujudake
sabab musabab tradhisi kasebut ditindakake lan
dirembakake. Pangupajiwa pendhudhuk sing luwih akeh
minangka tani lan misaya mina, ndadekake warga percaya
yen kanthi anane panggelaran TPDSG lan TPDSK bisa
menehi gampang lancar anggone makarya sabanjure,
saengga kanthi anane pakaryan kasebut uga dadi faktor
utama TPDSG lan TPDSK kudu dila

Sabanjure yaiku kahanan pendhudhuk kang ana ing
Desa Gondang lan Desa Alasmalang. Pendhudhuk Desa
Gondang lan Desa Sawohan sing isih percaya lan ngugemi
budaya lan tradhisine. Budaya lan tradhisi kasebut
minangka warisan leluhur saka pangarsa desa sakloron.
TPDSG lan TPDSK mujudake tradhisi kang wajib
ditindakake saben taun ing Desa Gondang lan Desa
Sawohan. Saka cacahe pendhudhuk Desa Gondang lan
Desa Sawohan, utamane para sesepuh nindakake tutur
tinular tumrap para kawula mudha supaya ana pawongan
kang nerusake tradhisi kasebut utawa regenerasi. Miturut
pendhudhuk desa TPDSG lan TPDSK ditindakake kanthi
ancas yaiku rasa sukur utamane asil panen lan sakabehe
bab kang wis diantuk sawise nindakake pakaryan, kanggo
mengeti jasa-jasane Dewi Sekardadu.

Kahanan sabanjure minangka bab kang wigati anane
TPDSG lan TPDSK vyaiku pendhidhikan pendhudhuk Desa
Gondang lan Desa Sawohan. Senadyan ana saperangan
saka cacah pendhudhuk kang dadi sarjana, bab kasebut
luwih-luwih ora dadi bab kang ngrendheti anggone
ngrembakake TPDSG lan TPDSK. Jalaran pawongan
kasebut tansah sadhar yen tradhisi kasebut kudu diuri-uri
supaya kawula mudha lan anak turun sesuk tetep
mangerteni budaya saka nenek moyange yaiku budaya
Jawa lumantar TPDSG lan TPDSK.

Agama lan sistem kapercayan mujudake bab kang
uga anyengkuyung anane TPDSG lan TPDSK.
Pendhudhuk Desa Gondang lan Desa Sawohan sing rata-
rata nganut agama Islam kejawen. Saengga pendhudhuke
saliyane nindakake paugeran lan pretahe agama, uga
ngrembakakake TPDSG lan TPDSK minangka warisan
leluhur sing dipercayani maujud saka rasa syukur saka
asile nindakake pangupajiwa saengga pikantuk berkah
kanggone gesang ing bebrayan.

4.2 Mula Bukane TPDSG Lan TPDSK

Saben kabudayan utawa tradhisi kang ana ing sawijine
papan, mesthi ndhuweni crita mula buka utawa sejarah
kang asale saka kapitayan bebrayan papan kasebut. Kaya
dene TPDSG lan TPDSK kang nduweni crita miturut versi
lan kapitayane masyarakat desa.

4.2.1 Mula Bukane TPDS Versi Dhusun Gondang

TPDSG kurang luwihe diwiwiti nalika taun 1917
Masehi. Nalika ing tahun 1430-an Dewi Sekardadu wis
teka menyang Gondang, panjenengane nggelar slametan
cilik-cilikan kanggo syukuran, supaya apa kang bakal
ditindakake ana ing panguripan bebrayan iki pikantuk
lancar, uga anggene nularake ajaran Islam, tansah digugu
lan ditiru, paling ora diajeni dening masyarakat sakupenge.
Dewi Sekardadu njaluk tulung marang kabayan kanggo
ngundangi para warga supaya teka menyang
pasanggrahane nindakake slametan. Kabayan kasebut
ngleksanakake apa kang dadi panjaluke Dewi Sekardadu,
nanging ora ana pawongan situka sing gelem teka
menyang panggonane Dewi Sekardadu, amarga mengeti
pawongan kang nggelar acara kasebut randha, saengga
kaanggep ora nduwe apa-apa.

Dewi Sekardadu kang sadhar bab kasebut, banjur
nyabda misuna marang Kabayan lan warga sing ora gelem
teka kamangka diundangi. Isi saka dhawuhe Dewi
Sekardadu yaiku slametan iki mujudake rasa syukur, lan
sedekah, dene pawongan kang nampa sedekah kuwi
mujudake rejeki kang barokah, nanging anane ora teka
ateges nolak rejeki mula Dewi Sekardadu nyabda yen
sesuk bakale angel utawa seret rejekine Kabayan lan para
warga. Pungkasane warga Gondang kena musibah yaiku
ora anane sumber banyu nalika wayah ketiga. Adhedhasar
katrangan narasumber, anane Dewi Sekardadu ing papan
Gondang iku bebarengan karo bupati wiwitan kutha
Lamongan yaiku Ronggohadi. Ronggohadi mujudake
murid saka Sunan Giri, sing ora liya putrane Dewi
Sekardadu. Dewi Sekardadu ora tega, nyawang para warga
sing padha nandhang susah. Pungkasane dheweke njaluk
tulung karo Ronggohadi kepriye carane supaya bisa
nulung -lan- makmurake warga Gondang. Banjur
Ronggohadi minangka murid saka Sunan Giri, dheweke
diwenehi sawijine tombak. Tombak kasebut kudu
diencepake ana ing papan amba saknjabane pasanggrahan.
Sawise tombak diencepake lan dijabut tuwuh sumber
banyu sing deres banget. Para warga Gondang padha
bungah. Lan saiki papan kasebut kerep dianggo wisata
yaiku wadhuk Gondang.

Awit saka iku warga Gondhang padha nduweni rasa
getun, lan nduweni rasa salah marang Dewi Sekardadu.
Saka kadadeyan kasebut, para warga sadhar menawa
musibah ora anane sumber banyu nalika ketiga kuwi
disebabake rasa kuciwane Dewi Sekardadu jalaran ora
diajeni nalika nggelar slametan. Pungkasane, kanggo
mujudake rasa syukur warga Gondang padha nggelar
slametan bareng-bareng ing plataran, saengga ing jaman



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

saiki kasebut nyadran utawa tradhisi pasareyan Dewi
Sekardadu.
4.2.2 Mula Bukane TPDS Versi Dhusun Kepetingan

TPDSG dipangarsani dening pawongan sing
nemokake jisime Dewi Sekardadu. Pawongan kasebut
mujudake misaya mina kang lagi golek iwak kaya
biyasane, nanging dheweke krasa ana sing kepenak, banjur
ngangkat jaringe. Dheweke kaget nalika mangerteni ana
jisim, wadon, kang digawa minggir karo grombolan iwak
keting. Ing jaman semana warga sakupeng percaya yen
jisim kasebut mujudake Dewi Sekardadu kang nggoleki
putrane. Banjur para warga ngubur ing sawijine papan.
Awit saka rasa percayane warga yen kuwi Dewi
Sekardadu, pungkasane nggelar acara slametan kayadene
slametan mati. Saka ditindakake slametan kuwi warga
padha gampang lancar anggone golek iwak.

Warga kasebut percaya saka gampang anggone
nindakake pakaryan disebabake barokah saka Dewi
Sekardadu. Anane jisim Dewi Sekardadu sing padha
digawa dening iwak Kketing ing papan iku menehi berkah
kanggo para warga mula papan kasebut jejuluk Ketingan
utawa Kepetingan. Para warga kang uga pangupajiwane
minangka misaya mina padha kepengen antuk berkah saka
panindake TPDSK. Pungkasane akeh para warga kang
melu nindakake tradhisi kasebut, saengga nganti saiki
TPDSK taksih dileksananani.

4.3Aspek Makna Simbolis Sajrone TPDSG Lan
TPDSK
Aspek makna simbolis kang kinandhut ing TPDSG
lan TPDSK ngandharake ngenani tatalaku lan ubarampe
kang ana ing sajrone TPDSG lan TPDSK

4.3.1Makna Simbolis Kang Kinandhut ing Tata Laku
TPDSG lan TPDSK

Tatalaku minangka sawijine perangan kang wigati
sajrone tradhisi tartamtu. Tatalaku yaiku kabiyasan kang
dianggep dadi tatacara anggone nglakoni jejibahan
tartamtu kang wis ditrima lan dadi kaidah-kaidahe aturan
kang wis dipercaya uga dilakoni ing sajrone panguripan
ing masyarakat. Kayadene Tatalaku utawa urut-urutan
kang dilakoni ing sajrone TPDSG lan TPDSK.

4.1.3.1 Tahlil

Tahlil mujudake adicara sepisanan sajrone TPDSG
lan TPDSK kang ditindakake ana ing dina kemis,
kawiwitan tabuh sanga esuk. Wujud manembah marang
Gusti, nyuwun dedonga tumrape wong kang wis seda lan
sing isih urip. Kanggone wong kang wis seda utamane
yaiku Dewi Sekardadu, para leluhur lan kulawarga-
kulawarga para masyarakat sakupeng sarta liyane, supaya
tansah kaparinga papan kang inggil, yaiku swargane Gusti.
Tansah diwenehi ketenangan, ora nganti pikantuk siksane

9

Gusti arupa alam neraka. Dene kanggone wong kang isih
urip, yaiku supaya para warga lan sakupenge pikantuk
slamet, tentrem, berkah, barokah, anggone urip lan
bebrayan. Amal kang bisa menehi pitulung ing alam sesuk,
lan menehi kalancaran rejeki.
4.1.3.2 Slokalan
Slokalan yaiku sebutan lokal kanggone acara hadroh
utawa solawatan kanggone warga Gondang. Slokalan iki
amung katindakake ana ing TPDSG. Slokalan biyasane
ditindakake karo para santri kang wis katunjuk utamane
saka para kawula mudha Desa Gondang kalebu organisasi
yaiku IPNU lan IPPNU. Slokalan utawa hadroh ing
umume vaiku salah sijine kesenian kang asipat Islami,
kang ing jaman saiki disenengi dening nom-noman lan
bocah cilik nganti dewasa. Slokalan iki padha dene maca
dedonga ananging dilagokake, utawa ditembangake. .
Dewi Sekardadu minangka paraga kang dipercaya lan
diajeni ing jamane, dheweke nyabarake agama Islam
marang pendhudhuk Gondang salah sijine lumantar pujian,
utawa ayat-ayat kang dilagokake. Pujian ing kene tegese
pujian marang Gusti marang Rasullulah.
4.1.3.3 lla-ila
Ila-ila yaiku salah sijine rantaman acara kang amung
ditindakake sajrone TPDSG. Teges saka ila-ila yaiku
wewarahe para leluhur kuna sing kudu diestokake (awujud
pepacuh, sarat, supata). Padha dene kang ditindakake
sajrone ila-ila. lla-ila iki mujudake wewarah, pitutur,
piweling, utawa piwulang kang diandharake utawa
diwacakake dening pawongan kang katunjuk sajrone
acara. Dudutan saka andharan ila-ila yaiku talining iman,
urubing cahya kumara, kukuse ngambah swarga ingkang
nampi zat ingkang maha kuwaos.
4.1.3.4 Ceramah
Ceramah yaiku salah sijine cara komunikasi
kanggone nyabarake ajaran-utawa piwulang-piwulang
agama Islam. Acara ceramah iki ditindakake ana ing
tradhsi sakloron yaiku TPDSG lan TPDSK. Ceramah iKki
diandharake dening pemuka agama utawa Pak Yai kang
wis katunjuk dening panitia. Tujuwan anane ceramah
yaiku menehi utawa nglebokake ajaran agama Islam,
mengeti corak saka anane TPDSG lan TPDSK nduweni
histori utawa sejarah kang gayut karo agama Islam.
4.1.3.5 Ziarah utawa Sekaran
Sekaran mujudake acara nyekar, utawa nyepyurake
kembang menyang pasareyan sesepuh utawa Dewi
Sekardadu. TPDSG lan TPDSK nindakake acara
sekaran, nanging nduweni saperang bab kang beda.
Pambeda kalorone vyaiku saka kembang kang
digunakake, papan sekaran, lan paraga sapa wae sing
nindakake sekar. Saliyane ngalap berkah, peziarah uga
bisa ndeleng warisan budaya para wali, kanthi cara turun
temurun dilaksanakake saben dhaerah.



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

4.1.3.6 lder Ancak

Tradhisi kang nggunakake ancak yaiku namung
TPDSG. Sajrone TPDSG sawise nindakake sekaran bakal
nindakake ider ancak. Ider ancak yaiku tatacara warga
Gondang anggone ngedum ancak nanging ora kena antuk
nggone dhewe, saengga ancak kasebut diiderake. Ider
ancak sajrone TPDSG diajab bisa ngraketake paseduluran
lan bisa nuwuhake rasa gurup rukun, lan nriman, ora kena
meri. Nadyan beda-beda isine ancak, beda-beda rasane
jalaran pawongan kang beda olah-olahe nanging dadi
padha, padha-padha barokahe.
4.1.3.7 Wungon

Wungon utawa kasebut uga melekan, yaiku acara
kang ditindakake dening wong lanang ana ing Pasareyan
Dewi Sekardadu, sasuwene awit ba’da isya nganti
sadurunge subuh utawa nganti subuh. tumindak kang
dilakokake yaiku jaga tirakat, kanthi melek ora turu
sawengi lan nduweni tujuwan yaiku munajad marang
Gusti Pengeran. Wungon iki ditindakake sawengi wutuh.
Wungon utawa melekan ditindakake sajrone TPDSG lan

TPDSK. Saperangan ancas utawa tujuwan saka
ditindakake wungo vyaiku jaga, nyuun palilah saka
ditindakake tradhisi sakloron, saliyane iku wungon

mujudake tradhisi bebrayan Jawa kang wajib ditindakake,
lan turun temurun saben ana tradhisi sedina sadurunge
kudu nindakake wungon.
4.1.3.8 Dedonga

Dedonga amung ditindakake sajrone TPDSG kang
ditindakake ana ing balai desa. Saben warga kudu nggawa
ambeng, saengga dedonga aneng kene katujokake kanggo
ndongani ambeng lan ndongane acara kang bakal
ditindakake ana ing dina kaloro yaiku dina jumat pahing.
4.1.3.9 Andhum Ambeng

Andum ambeng mujudake acara ngedumake ambeng
utawa berkat kang wis digawa dening para partisipan
utawa warga kang nindakake tradhisi. Andum ambeng
sajrone TPDSG lan TPDSK beda banget. Awit saka urutan
acarane nganti tatacara andume. Makna saka acara andhum
ambeng iki yaiku ora mbeda-mbedakake saben pawongan,
kabeh drajad lan bandha kang dinduweni kuwi padha ing
alam donya. Sing mbedakake yaiku amal ibadah ing
ngarsani Gusti Allah.
4.1.3.10 Larung

Larung utawa sekar laut utawa uga sekar sumber
banyu ditindakake sajrone TPDSK lan TPDSG. Nanging
ana sperangan pambeda sajrone nindakake. Sajrone
TPDSK larung utawa sekar laut ditindakake sawise
wungon yaiku nalika tabuh loro esuk, papan panggonane
kaperang dadi loro yaiku segara lan clangap. Dene sajrone
TPDSG sekar sumber banyu ditindakake nalika siyang
sawise acara andum ambeng kanthi papan panggonane
yaiku wadhuk Gondhang. Tujuwan ditindakake larung ing

antarane yaiku kang paling utama yaiku supaya bisa dadi
babagan panyengkuyung utama anggone warga nindakake
pakaryan.
4.1.3.11 Kirab Woh lan Wit

Tembung kirab tegese yaiku metu bareng arak-arakan
bebarengan anane wadya bala. Kirab woh lan wit namung
ditindakake ana ing TPDSG. Kirab kang ditindakake yaiku
kirab woh-wohan lan wit, bab kasebut wewujudan saka
asil bumi warga Gondang. Saliyane iku kirab woh lan wit
iki ditindakake minangka sawijine acara yaiku mengeti
Hari Jadi Lamongan. Saengga kena diarani melu
ngramekake acara kasebut. Sajrone kirab woh lan wit ora
mung ajang minangka pameran asil bumi kanthi bentuk
ngrucut kayadene tumpeng ananging uga dumadi proses
adol lan tuku kang ditindakake dening pawongan
minangka asil saka panenane.
4.1.3.12 Hiburan

Hiburan sajrone TPDSG lan TPDSK mujudake acara
pungkasan, acara panutup saka sakabehe ritual utawa
prosesi tadhisi. Hiburan sajrone TPDSG lan TPDSK
nduweni pepadhan ngenani jinis hiburane yaiku wayang.
Hiburan wayang ditindakake ana ing plataran pasareyan
Dewi Sekardadu. Bab kang njalari pamilihe wayang
sajrone acara hiburan TPDSG lan TPDSK yaiku amarga
wayang salah sijine medhia kesenian kang uga digunakake
para wali anggone nyebarake agama Islam.

4.3.2Makna Simbolis Kang Kinandhut ing ubarampe

TPDSG lan TPDSK

Ubarampe kang ana sajrone TPDSG lan TPDSK
nduweni makna kang beda-beda kayata minangka sawijine
piwulang, piweling, uga pitutur, minangka prinsip anggone
nindakake bebrayan, kanggo nulak balak, kanggo
mujudake pangajab awit saka gampang lancar anggone
nindakake pakaryan lan liya-liyane, minangka norma sing
kena dituladhani, lan saperangan makna liyane.
4.3.2.1 Tumpeng

Tradhisi  kang nggunakake tumpeng minangka
ubarampe yaiku TPDSG. Tumpeng nduweni maneka
werna jinise, kang digunakake sajrone TPDSG vyaiku
tumpeng robyong. Tumpeng robyong nduweni makna
minangka gegambaran kasuburan lan kasejahteraan.
Puncak tumpeng mujudake lambang puncang pepengenan
manungsa, yaiku kanggo nggayuh kamulyan kang sejati.
Titik puncak uga mujudake kakuwasan saka Gusti kang
asipat trasendental. Tumpeng kang awujud gunung
gambarake kemakmuran sejati. Robyong kasebut
minangka semi utawa semen yaiku tunas bakale urip utawa
panguripan iku dhewe.
4.3.2.2 Ancak

Ancak kasebut amung digunakake sajrone TPDSG.
Ancak kasebut nduweni pralambang kabagyan lan rejeki

10



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

kang akeh saka pawongan kang nduwe kajat saengga
ngetokake ancak. Wujud saka ancak yaiku sega putih kang
ditata ana ing wadhah arupa pring kang dianam wangun
pasagen dianggo wadhah sega utawa ambengan. Makna
kang diandhut yaiku ngelmu pring. Diajab warga Gondang
anggone nindakake panguripan sajrone bebrayan
nggunakake lelandhesan ngelmu pring kang uga dianut
dening masyarakat Jawa. Ngelmu pring tegese yaiku saya
suwe, saya tuwa, saya dhuwur saya ndingkluk. Maksude
warga Gondang saya jaya saya tentrem nanging tetep
nduweni karibadhen kang asor, ora nginggilake awake
dhewe.
4.3.2.3 Ambeng

Ambeng iki salah sijine ubarampe kang digunakake
sajrone TPDSG lan TPDSK. Makna kang kaandhut karo
ambeng antarane TPDSG lan TPDSK padha yaiku padha-
padha minangka lemah utawa bumi kang diidek dening
bebrayan sing nindakake tradhisi sakloron. Dibancaki
muga-muga tansah nyengkuyung lumakune babrayan kang
manggon ing papan kaloro kasebut. Dibancaki supaya
tansah mbiyantu lan ora ana cilaka utawa blaen kang
dumadi tumrap masyarakate.
4.3.2.4 Ingkung

Ingkung mujudake lawuhan kang digunakake sajrone
TPDSG lan TPDSK. Ingkung tegese manembaha ingkang
linangkung tegese manungsa anggone ngibadah marang
Gusti kudu tansah nyenyuwun kudu nduweni rasa kurmat
kanthi wewujudan kung utawa sujud. Manungsa saben
nduweni pepinginan lan ngandharake marang Gusti
lumantar donga, rijungkung utawa sujud mesthi lan kudu
manekung utawa kanthi ati kang wening.
4.3.2.,5 Tigan

Tigan mujudake ubarape kang wajib sajrone TPDSG
lan TPDSK. Tigan nglambangake saka wiji dadi, bibit,
awal mulane anane manungsa. Tigan mujudake wiji dadi
saka pitik, padhadene manungsa kang uga kawiwitan saka
wiji dadi kang dumadi saka sawijine proses sajrone guwa
garbane ibu.
4.3.2.6 Urab-urab

Urap-urap kang digunakkae sajrone TPDSG lan
TPDSK kayata kacang lanjaran, cambah, kangkung,
bayem, lan sapanunggalane kang diwenehi sambel
krambil. Urab-urab uga nglambangake urip, urub, lan urap.
Urip tegese manungsa minangka sawijine reriptane Gusti
Allah kudu nduweni rasa sadhar babagan saka ngendi asale
panguripan, apa kang bakal ditindakake sajrone
panguripan, lan tujuwan utawa ancas saka panguripan
sawise mati. urub tegese manungsa sadawane urip kudu
bisa menehi manfaat merang sasama, bebrayan, agama,
bangsa, lan nagara. Bab kasebut jalaran pawongan kang
becik yaiku pawongan kang bisa menehi paedah marang
pawongan liya, banjur urap tegese yaiku sajrone sosial

utawa bebrayan, manungsa utawa pawongan kudu bisa
gumbul utawa grapyak marang sapa wae, ora mbeda-
mbedakake adhedhasar status sosial lan liya-liyane.
4.3.2.7 Bumbu Gudangan utawa Megana

Bumbu megana utawa gudangan amung digunakake
ana ing TPDSG yaiku digunakake ana ing sapinggire
tumpeng minangka lelawuhan. Bumbu megana utawa
gudangan digawe utawa diolah saka kluwih (kaya nangka)
kang nglambangake sawijine pangajab supaya apa kang
ditindakake dening bebrayan TPDSG tansah luwih.
4.3.2.8 Jajan Pasar

Jajanan pasar wajib anane ing TPDSG lan TPDSK.
Jajan pasar nduweni makna minangka simbol saka
panyuwunan slamet sajrone panguripan ing bebrayan,
slamet anggone nglakokake sakabehe bab arupa ngudi
kawruh lan nindakake pakaryan. Slamet orang mung
kanthi cara fisik utawa lair ananging uga batin utawa
rohanine, slamet saka bab kang ala lan nuwuhake cilaka.
Saliyane iku jajanan pasar uga maujud saka pasrawungan,
gegambarane pawongan siji lan pawongan liyane bisa
grapyak, bisa komunikasi kanthi lancar, supaya ora ana
perkara.
4.3.2.9 Krecek

Krecek mujudake ubarampe kang wajib ana ing
TPDSG lan TPDSK. Krecek wujude saka beras ketan kang
kumantil antara siji lan sijine, sarta ora nduweni celah
utawa kena diarani raket banget. Semono uga warga kang
tansah grapyak sumanak, lan raket siji lan sijine, guyup
rukun lan gotong royong tanpa anane pambeda saben
pawongan. Krecek wuga mujudake lambang saka
kamakmuran warga. Bab kasebut jalaran krecek diolah
saka beras ketan, dene beras ketan maujud saka simbole
tani kang makmur.
4.3.2.10 Gedhang

Jinis gedhang kang digunakake sajrone TPDSG lan
TPDSK yaiku gedhang raja. Gedhang pralambang saka
panguripan kang ajur lan ajer. Tegese manungsa minangka
makhluk sosial kudu bisa nylarasake individhune marang
bebrayan, bisa mentingake babagan bebrayan tinimbang
awake dhewe. Padha dene wit gedhang sing bisa ditandur
ana papan ngendi wae. Manungsa uga kudu bisa grapyak
ana ngendi wae papane. Saliyane kuwi, wit gedhang yaiku
salah sijine wit sing nduweni piguna ing saben bageyane,
awit saka godhong, wohe, gedebok, lan liya-liyane. Diajab
manungsa uga bisa migunani tumrap sapepadhane. Bisa
tetulung lan guyup rukun, sarta gotong royong anggone
nindakake panguripan. Tembung gedhang dhewe nduweni
makna kang uga mujudake simbol sing diugemi dening
masyarakat yaiku gumreget nyuwun pepadhang.
4.3.2.11 Pala Pendhem

Pala pendhem yaiku ubarampe kang wajib ana
sajrone TPDSG. makna saka ubarampe pala pendhem

11



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

yaiku simbol saka wardine jagad gumelar kalebu pati,
kiyamat, lan sumber-sumber kang ana sajrone bumi
saengga bisa nyengkuyung panguripane manungsa. Anane
pala pendhem diajab bebrayan Gondang tansah eling lan
percaya ngenani bakal ana tekane dina pungkasan, dina
wales tumrape amal ibadah kang wis ditindakake. Mula
ora kena nglalekake ngibadah kang laras karo agama
Islam, ora kena nindakake samubarang kang haram lan ora
disenengi dening Gusti Allah.
4.3.2.12 Kembang Setaman
Kembang setaman yaiku kembang kang rupane

maneka werna digunakake nyekar utawa sajen nalika
nindakake TPDSG lan TPDSK. Kembang setaman kang
digunakake sajrone TPDSG lan TPDSG kaperang macem
lan jinise, saben jinis kang beda uga nduweni makna kang
beda-beda.
1) Kembang Kenanga

Tembung kenanga asale saka tembung keneng-a tegese
prentah kanggone nggayuh. Nggayuh ateges mujudake
sakabehe bab kang dadi pepinginan kang dadi cinta-cita.
Saliyane iku kembang kenanga uga mujudake simbol
utawa gegambaran supaya para kawula mudha lan
bebrayan kang ana ing jaman saiki tansah ngrembakake
tradhisi-tradhisi minangka warisan leluhur kayata TPDSG
lan TPDSK. Teges saka keneng-a yaiku nggayuh sakabehe
bab luhur kang wis digayuh dening para sesepuh.
Minangka tuladha kang kudu diamalake utawa ditrapakake
sajrone panguripan ing bebrayan.
2) Kembang Kanthil

Kembang kanthil nduweni teges yaiku kanthi laku
tansah kumanthil. Pepeling anggone generasi mudha ngudi
kawruh. Minangka simbol pepeling kanggone nggayuh
ilmu iku kudu dilakokake kanthi laku. Maksude kanggo
nggayuh ilmu agama sarta kasuksesan lair lan batin kang
ora cukup amung ditindakake lumantar donga. Nanging
kudu ana upaya kang ditindakake. Tembung kumanthil
dhewe nduweni makna supaya tansah kanthil utawa
cedhak marang Gusti lan marang sapadha.
3) Kembang Mlathi

Tembung mlathi tegese rasa melad saka njero ati yaiku
sajrone tutur lan catur kudune pawongan nduweni rasa
kang tulus saka ati nuranine. Kanthi cara lair batin ora ana
babagan apus-apus. Saengga sajrone nindakake sawijine
bab ora asal, ora ngawur, lan ora grusa grusu. Kembang
mlathi uga nduweni teges sakabehe bab kuwi ora mung
lumantar nalar anggone ngecakake ananging uga kudu
dirasa ekhlas saengga anggone nindakake ora ana rasa
ngganjel utawa ora kepenak. Tuladhane yaiku nalika
menehi pitulungan marang sijine pawongan kudu nduwe
rasa tulus tanpa anane pangarep-arep supaya antuk
walesan.

4) Kembang Mawar
tembung mawar tegese mawi arsa, maksude yaiku

saben-saben nindakake sawijine bab kudu ekhlas, lila, lan
nrima. Ora kena nindakake sawijine bab kanthi setengah-
setengah, nanging kudu legawa lan tulus, saengga ken
diarani manungsa kuwi kudu duwe rasa, ora duwe rasa
duwe. Katadene manungsa kuwi kudu bisa rumangsa,
nanging aja rumangsa bisa. Pawongan kuwi kudu sadhar
ngenani rasane, aja nganggep dheweke paling saka
sakabehe. Mawar uga maujud saka awar-awar ben tawar.
Bab kasebut mujudake upaya kanggone pawongan supaya
ningkatake rasa lila legawa anggone nindakake sawijine
bab.
4.3.2.13 Sapu Kerik

Sapu kerik amung digunakake ana ing TPDSK.
Pethikan wawancara ing ndhuwur nuduhake simbol utawa
makna panggunane sapu Kkerik. Sapu kerik kang
digunakake minangka salah sijine ubarampe sajen sajrone
larung utawa sekar laut, sadurunge kudu diobong dhisek.
Kagiyatan obong sapu kerik nduweni simbol kapitayane
masyarakat Ketingan ngenani kebul utawa beluk kang
diasilake saka proses obong bisa ngiring pangarepan utawa
pepenginan sarta pangajab warga Ketingan.
4.3.2.14 Benang Lawe

Benang lawe minangka salah sijine ubarampe kang
wigati lan wajb ana sajrone TPDSG. Benang lawe kang
digunakake sajrone TPDSG wernane putih. Benang lawe
iki dideleh utawa digunakake ana ing sajrone sajen larung
utawa sekar sumber banyu yaiku wadhuk Gondang.
Benang lawe mujudake piranti kang nduweni simbol
minangka nyawijine paseduluran antarane warga Gondang
lan sakupenge.
4.3.2.15 Dhuwit Receh

Dhuwit receh mujudake ubarampe kang kalebu
bageyane sajen sajrone TPDSG. Makna saka dhuwit receh
kaperang dadi loro yaiku minangka sodakoh warga
Gondang. Sodakoh marang rejeki kang wis diantuk saka
asil tindak pakaryane, banjur kaloro yaiku minangka
reresik dhiri saka dosa.
4.3.2.16 Ublik utawa Senthir

Ublik mujudake ubarampe kang digunakake sajrone
TPDSG. Makna kang diandhut karo ublik utawa senthir
yaiku minangka pepadhang. Pepadhang kang dimaksud
yaiku patuduh sajrone panguripan. Tuntunan sing bisa
migunane kanggone umat, lelandhesan sing bisa menehi
panyuruh supaya tansah nindakake kabecikan lumantar
sawijine jaran utawa hidayah kang kasebut agama Islam.
4.3.2.17 Klasa

Klasa mujudake salah sijine ubarampe kang wajib
sajrone TPSDG. . Makna saka digunakake klasa yaiku,
supaya manungsa eling tansah dadi pawongan kang
andhap asor.

12



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

4.4 Wujud Komparasi TPDSG Lan TPDSK

Etnologi mujudake ilmu kang nyinaoni sawijine
budaya utawa tradhisi kang diduweni sawijine bebrayan
tartamtu kanthi mbandhingake budaya utawa tradhisi
kasebut kanggo mangerteni pambeda lan pepadhane,
kalebu TPDSG lan TPDSK.
4.4.1 Aspek Kang Beda

Aspek pambedane yaiku kadeleng saka saperangan
sosial panyengkuyung lan babagan sajrone tradhisi ing
antarane yaiku (1) jenenge tradhisi; (2) sipate tradhisi; (3)
pundhen pakurmatan; (4) sejarah; (5) wektu nglakoni; (6)
papan panggonan larung; (7) pelaku tadhisi; (8) ritual; (9)
miwiti ritual larung; (10) tata busana; (11) urutan tatalaku;
(12) ubarampe; (13) ritual sekaran; lan (14) prosesi andum
ambeng.

Saka saperangan dhata kang nuduhake pambeda
utawa komparasi antarane TPDSG lan TPDSK, nuduhaje
maneka wernane budaya lan tradhisi kang ana lan tuwuh
ing sajrone bebrayan Jawa. TPDSG lan TPDSK kang
katindakake ana ing Kabupaten Lamongan lan Sidoarjo
maujud saka panyuwunan gampang lancar anggone
nindakake pakaryan, lan mengeti jasa-jasane  Dewi
Sekardadu. Sejatine tradhisi sakloron  ditindakake
minangka wujud saka kapitayan bebrayane kanggone
ngalap berkah lan pangucap rasa syukur marang Gusti
kang sampun pinaringan asil bumi utawa panen ing papane
dhewe-dhewe.

Unsur pambeda utawa komparasi adhedhasar
tabel ing dhuwur bisa dijupuk dudutan yaiku saka faktor
kang dadi panyebab lan dipercayani dening masyarakat
desa. Awit saka sipate kang nuduhake yen TPDSG luwih
sakral tinimbang TPDSK. Dene saka urut-urutane tatalaku
kalorone padha-padha diwiwiti karo acara tahlil. Kanggo
wektune TPDSG luwih tamtu yaiku bebarengan karo Hari
Jadi Lamongan, dene TPDSK ora tamtu. Bab kasebut
jalaran ana owah-owahan saka tatalaku lan pawongan
minangka panitia tradhisi. Owah-owahan kasebut nggawa
pengaruh kanggo warga Ketingan lan sakupenge anggone
nindakake TPDSK yaiku kanthi manut karo pamitia saka
dinas kabudayan Sidoarjo. Banjur pundhen-pundhen kang
nyengkuyung saperangan ritual utawa prosesi sajrone
TPDSG lan TPDSK uga beda. Ing dina kapisanan TPDSG,
pundhen kang disekar yaiku pasareyan Dewi ekardadu,
gundhukan lemah, cungkup 2 mujudake makam saka juru
kunci wiwitan. Dene ing dina kapisanan TPDSK amung
fokus menyang Pasareyan Dewi Sekardadu.

TPDSG lan TPDSK wis didadekake agenda resmi
lan taunan dening pamarintah Kabupaten Lamongan lan
Kabupaten Sidoarjo. Nanging kalorone nduweni tatalaku
lan pelaksanaan kang beda. TPDSK luwih nengenake bab
agama lan religius, saengga luwih neges ana ing acara

tahlil lan ceramah. TPDSG ngalami owah-owahan saka
aspek tatalaku lan paraga. Panitia kang ngatur TPDSG
yaiku saka Dinas Kabudayan langsung, dene saka tatalaku
acara hibura ora mesthi ditindakake. Pagelaran wayang ora
mesthi ditindakake jalaran kahanan ekonomi warga kang
uga owah. Dene TPDSG tatalaku lan ubarampene kang
wis tumata apik kayadene acara festival dhaerah,
apamaneh dibarengake karo Hari Jadi Lamongan. Warga
Gondang uga nganggep tradhisi kasebut dadi festival
taunan kang katindakake ana ing desane.

4.4.2 Aspek Kang Padha
Aspek pepadhane TPDSG lan TPDSK bakal
kaandharake ing ngisor iki:

1) TPDSG lan TPDSK ditindakake saben setaun pisan.

2) TPDSG lan TPDSK padha-padha diwiwiti karo acara
tahlil.

3) TPDSG lan TPDSK ditindakake ana ing pasareyan,
lan nduweni sawijine ritual utawa prosesi kang padha
yaiku sekar laut utawa sumber banyu arupa nglitirake
sajen.

4) TPDSG lan TPDSK nduweni ancas padha. Sepisanan
yaiku mengeti jasa-jasane Dewi Sekardadu. Kaloro
mujudake rasa syukur marang Gusti Allah lumantar
digampangake nindakake pakaryan lan antuk seger
kewarasan. Sarta ngrembakakake warisan budaya
Jawa saka leluhur supaya tansah lestari.

5) Kanggo njunjung Dewi Sekardadu kang dipercaya
masyarakat sakupeng bisa menehi berkah tumrap
panguripan bebrayan.

6) TPDSG lan TPDSK padha-padha pikantuk kawigaten
lan panyengkuyung saka pamarintah.

TPDSG lan TPDSK padha-padha ora nggunakake

utawa nyebut para danyang kang mbaureksa.

Bebrayan sakupeng percaya kang mbaureksa desa

sakloron yaiku Dewi Sekardadu.

Saka pitung aspek pepadhan kang ana sajrone
TPDSG lan TPDSK, bisa dijupuk dudutan yen tradhisi
kang ngrembaka lan ditindakake ana ing saben-saben
papan ora mung nduweni aspek pambeda nanging uga
nduweni bab pepadhan. TPDSG lan TPDSK mujudake
tradhisi kang nduweni jejuluk beda nanging kanthi cara
histori utawa sejarah sarta tokoh kang diugemi padha,
saengga kalorone bisa dibandhingake. Sejatine tradhisi
kang ana ing Indonesia akeh jinise lan maneka werna, bab
kasebut bisa nuwuhake wujud komparasi. Wujud
komparasi kang ana sajrone TPDSG lan TPDSK minangka
bukti saka ragame budaya lokal kang ngrembaka ing
masyarakat. Tradhisi kang ana ing saben dhaerah utawa
papan dadi sawijine ciri khas saka dhaerah kasebut, mula
dening pamarintah Kabupaten Lamongan lan Sidoarjo
tradhisi sakloron dirembakakake.

13



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

4.5 Upaya Pelestarian Masyarakat Tumrap TPDSG
Lan TPDSK

Tatacara anggone nglestarekake budaya miturut
Koentjaraningrat (2010: 185-189) kaperang dadi telu yaiku
(1) Internalisasi; (2) Sosialisasi; (3)Enkulturasi.
4.5.1 Internalisasi

Internalisasi yaiku upaya nglestarekake kabudayan
lumantar rasa kang dinsuweni manungsa, antarane hasrat,
nepsu, lan emosi sarta rasa sing ora puas saengga tuwuh
rasa nglestarekake saka awake dhewe lan tradhisi. Kanthi
wujud panyurung utawa motivasi kang tuwuh saka awake
dhewe. Budaya utawa tradhisi kang ngrembaka ana ing
bebrayan mujudake ciri khas kang dinduweni. Mula
bebrayane uga nduweni rasa kanggo ngrembaka lan
nyengkuyung tradhisi., kalebu bebrayan kang nindakake
TPDSG lan TPDSK.
4.5.2 Sosialisasi

Sosialisasi yaiku sawijine proses kang ditindakake
kanthi cara turun-temurun kang wis ditindakake uga wiwit
jaman biyen nganti saiki. Sosialisasi kang diasilake
maujud saka manungsa minangka makhluk sosial, kang
mesthine mbutuhake wong liya sajrone panguripan.
Sajrone andharan kasebut saperangan organisasi sosial
kang nyengkuyung lumakune pangrembakan tradhisi.
Mligine dening kawula mudha.
4.5.3 Eksternalisasi

Eksternalisasi yaiku mujudake pengaruh saka
masyarakat liya sajabane, kang melu anyengkuyung
tradhisi lan melu nglestarekake tradhisi utawa kabudayan
dhaerah tartamtu. bab kang kalebu enkulturasi, sepisanan
yaiku bisa saka imigran, utawa warga pindahan, kaping
lorone saka pamarintah kang uga melu nyengkuyung
nindakake TPDSG lan TPDSK.

PANUTUP
5.1 Dudutan

TPDSG lan TPDSK kalebu budaya lokal kang asale
saka crita lan kapercayan bebrayane. Crita kasebut awujud
lesan lan dicritakake kanthi cara turun temurun, saengga
nuwuhake tradhisi kang nganti saiki kacampur. marang
tindakan arupa tatalaku lan ubarampe kang bisa ditrima
dening masyarakat. TPDSG lan TPDSK dilaksanakake
saben setaun sepisan kanthi wektu kang beda, nanging
ancase padha. TPDSG lan TPDSK mujudake tradhisi kang
dilaksanakake kanggo ngucap rasa syukur dhumateng
Gusti Allah, mengeti jasa-jasane Dewi Sekardadu, lan
dedonga bareng kanthi panyuwunan supaya gampang
lancar anggone nindakake pangupajiwa. TPDSG lan
TPDSK nduweni crita mula buka kang beda. Ananging
kalorone nduweni sejarah ngenani paraga kang diajeni
yaiku Dewi Sekardadu kang padha.

TPDSG lan TPDSK nduweni makna filosofi kang
kinandhut sajrone traddhisi kalebu ana ing ubarampe lan

tatalaku. Ubarampe lan tatalaku kalorone nduweni
pambeda ana ing urutan tatalaku nanging saka kalorone
nduweni makna kang padha.

Wujud komparasi sajrone  TPDSG lan TPDSK
kaperang dadi loro yaiku aspek pambeda lan aspek
pepadhan. Aspek pambedane yaiku kadeleng saka
saperangan sosial panyengkuyung lan babagan sajrone
tradhisi ing antarane yaiku (1) jenenge tradhisi; (2) sipate
tradhisi; (3) pundhen pakurmatan; (4) sejarah; (5) wektu
nglakoni; (6) papan panggonan larung; (7) pelaku tadhisi;
(8) ritual; (9) miwiti ritual larung; (10) tata busana; (11)
urutan tatalaku; (12) ubarampe; (13) ritual sekaran; lan
(14) prosesi andum ambeng. Aspek pepadhane yaiku (1)
ditindakake saben setaun pisan; (2) diwiwiti karo acara
tahlil; (3) ditindakake ing pasareyan lan padha-padha ana
sekar laut utawa sumber banyu utawa uga larung; (4)
nduweni ancas padha yaiku mengeti jasa-jasa Dewi
Sekardadu, minangka wujud rasa syukur anggone
digampangake nindakake pakaryan, lan nguri-uri budaya;
(5) ngalap berkah kanggone masyarakat sakupeng; (6)
padha-padha pikantuk panyengkuyung saka pamarintah;
lan (7) padha-padha ora anane danyang kang mbaureksa
desa.

TPDSG lan TPDSK ora nate vacuum jalaran wis dadi
kabiyasan para warga sakupenge. Upaya pelestarian
budaya dhaerah kang bisa ditindakake karo para warga
desa lan masyarakat sakupenge lumantar telung unsur
yaiku (1) internalisasi, yaiku upaya pelestarian kang tuwuh
saka indhividune dhewe-dhewe awujud rasa nduweni
TPDSG lan TPDSK; (2) Sosialisasi, yaiku upaya
pelestarian kang tuwuh saka sosialisasi wargane kanthi
wujud cecaturan lan sapanunggalane, bab kasebut gayut
karo prinsipi ngelmu bebrayan Jawa yaiku tutur tinular
utawa gethok tular; (3) Enkulturasi, yaiku upaya
pelestarian kang tuwuh saka sakjabane bebrayan utawa
desa, tuladhane saka imigran lan panyengkuyung saka
pamarintah.

5.2 Pamrayogi

Panliten ngenani TPDSG lan TPDSK mujudake
panliten kang mbutuhake pamrayoga kanggo panliten
sabanjure. Tradhisi kang ditindakake saben setaun pisan
iki, dikarepake supaya isih ngugemi lan nguri-uri budaya
Jawa kang ana ing jaman saiki. TPDSG lan TPDSK
ditindakake maujud saka rasa syukur marang Gusti
Pengeran, medhia masyarakat panyengkuyung anggone
ngalap berkah, lan rasa kurmat marang leluhur, sarta
wewujjudan anggone nguri-uri budaya. Panliti nduweni
pangarep-arep kanthi anane panliten ngenani TPDSG lan
TPDSK iki, bisa migunani tumrap pamaca uga panliten
saemper sabanjure, jalaran akeh banget tradhisi lan budaya
kang ngrembaka ing bebrayan Jawa saben papan, menehi
kawigaten dhewe sajrone panliti nindakake panlitten.

14



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan
Kabupaten Sidoarjo

KAPUSTAKAN

Bagus, Ida. 2016. Teknik Wawancara dan Observasi untuk
Pengumpulan Bahan Informasi. Bali:
Cipta Udayana.

Bungin, Burhan. 2007. Penelitian Kualitatif. Jakarta:
Kencana

Danandjaja, James. 1997. Folklor Indonesia.Jakarta: PT.
Midas Surya Grafindo.

Endraswara, Suwardi. 2015. Etnologi Jawa: Penelitian,
Perbandingan, dan Pemaknaan Budaya.
Yogjakarta: CAPS .

Endraswara, Suwardi. 2006. Metode, Teori, Teknik,
Penelitian Kebudayaan:ldeologi,
Epistimologi, dan Aplikasi. Yogyakarta:
Pustaka Medyatama.

Farida, Yusuf. 2000. Evaluasi Program dan Instrumen
Evaluasi. Jakarta: Rineka Cipta

Harsojo. 1988. Pengantar

Binacipta.

Antropologi.  Bandung:

Herusatoto, Budiono. 2003. Simbolisme dalam Budaya
Jawa. Yogyakarta: Hanindita Graham

Widya.

Hersapandi dkk. 2005. Suran Antara Tradhisi dan
Ekspresi Seni. Yogyakarta: Pustaka
Marwa

Jacobus, Ranjabar. 2006. Sistem Sosial Budaya Indonesia:
Suatu  Pengantar. = Bogor: Ghalia
Indonesia

Kaplan dan Manner. 2000. Teori Budaya. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Koentjaraningrat. 2010. Manusia dan Kebudayaan

Indonesia. Jakarta: Djambatan

limu

Koentjaraningrat. 2009. Edisi Revisi Pengantar

Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Koentjaraningrat. 2004. Manusia dan Kebudayaan Di

Indonesia. Jakarta: Djambatan.

Kuntowijoyo. 1999. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta:
Bentang Budaya

Maran.2007.Pengantar Logika. Jakarta: Grasindo

Maryaeni .2005. Metode Penelitian Kebudayaan. Jakarta:
Bumi Aksara

Moleong , Lexy J. 2007. Metodologi Penelitian Kualitatif.
Bandung: Remaja Rosda Karya.

Muslich, Hanief dkk. 2001. Ziarah Kubur Wisata
Spiritual. Jakarta: Al Mawardi Prima

Nazir, Moh. 2005. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia
Indonesia

Poerdarwinta.1976.Kamus Umum Bahasa Indonesia.

Jakarta: Balai Pustaka

Rendra, 1984. Mempertimbangkan Tradisi. Jakarta: PT
Gramedia

Soerjono, Soekanto.2006. Sosiologi Suatu Pengantar.
Jakarta: Raja Grafindo Persada

Solikhin, Muhammad. 2009. Kanjeng Ratu Kidul dalam
Perspektif Islam Jawa. Yogyakarta:
Narasi. Diunduh tanggal 6 Januari 2020.
https//:books.google.co.id/book.com

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian

Kebudayaan. Surabaya:Citra Wacana.

Sugiyono.2007. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung:
Alfabeta

Sumardjo, Jacob.2006. Arkeolog Budaya Indonesia.

Jakarta Balai Pustaka

Suseno, F.M. 2003. ETIKA JAWA: Sebuah Analisa Falsafi
Tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa. Jakarta:
PT Gramedia Pustaka Utama

Sutarto Ayu dan Sudikan, Setya Yuwana. 2008. Pemetaan
Kebudayaan di Propinsi Jawa Timur.
Jember: Biru Mental Spiritual Jatim dan
Kompyawisda Jatim

Suwarni.2011. Dasar-Dasar Jawa.

Surabaya:Bintang

Upacara Adat

Suwarni dan Widayati. 2015. Mengenal Sekilas Tradisi
Jawa. Surabaya: Bintang.

15



