
 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

 

1 

KOMPARASI TRADHISI ING PASAREYAN DEWI SEKARDADU DHUSUN GONDANG  KABUPATEN 

LAMONGAN LAN DHUSUN KETINGAN KABUPATEN SIDOARJO 

 

Maulani Yulita 

S-1 Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah (Jawa), Fakultas Basa lan Seni, Universitas Negeri Surabaya 

 maulaniyulita16020114011@mhs.unesa.ac.id   

 

Octo Dendy Andriyanto, S. Pd., M. Pd 

Dhosen Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah (Jawa), Fakultas Basa lan Seni, Universitas Negeri Surabaya 

 

Abstrak 

 

Tradhisi Pasareyan Dewi Sekardadu mujudake tradhisi kang nduweni ancas mengeti lan ngurmati jasa-jasa 

kang wis ditindakake dening Dewi Sekardadu sarta sarana ngalap berkah para warga anggone nyuwun gampang lancar 

sajrone panguripan bebrayan. Tradhisi kasebut ditindakake ana ing rong dhusun kang beda kecamatan lan kabupaten, 

yaiku Dhusun Gondang Kecamatan Sugio Kabupaten Lamongan lan Dhusun Ketingan Kecamatan Buduran Kabupaten 

Sidoarjo. TPDSG lan TPDSK ditindakake saben setaun pisan. Ancas saka punjere underan panliten yaiku ngandharake 

lan njlentrehake (1) mula buka TPDSG lan TPDSK, (2) makna simbol sajrone TPDSG lan TPDSK, (3) wujud 

komparasi kang ana sajrone TPDSG lan TPDSK, lan (4) upaya pelestarian marang TPDSG lan TPDSK.  

Panliten iki nggunakake ancangan deskriptif kualitatif kalebu komparatif kanthi pendekatan budaya. Konsep 

lan teori kang digunakake sajrone panliten yaiku konsep etnologi budaya. Dhata panliten iki kaperang dadi loro yaiku 

awujud dhata lesan lan dhata tulis. Dhata lesan yaiku asil wawancara saka narasumber. Dhata tulis yaiku catetan-catetan 

utawa bukti dhokumentasi kang ana lan kasimpen ngenani TPDSG lan TPDSK, dene sumber dhata uga kaperang dadi 

loro yaiku sumber dhata primer lan sumber dhata sekunder. Tatacara analisis dhata panliten nggunakake patang tahapan 

yaiku transkrip dhata, verifikasi dhata, idhentifikasi dhata, lan nafsirake dhata. Patang tahapan kasebut cundhuk karo 

panliten TPDSG lan TPDSK sajrone ngolah informasi saka lapangan dadi sawijine asil panliten kang awujud laporan. 

Asile panliten nuduhake mula buka anane TPDSG lan TPDSK nduweni sesambungan langsung karo Dewi 

Sekardadu lan sejarah saka dhusun kang saiki dadi papan panggone pasareyan lan ditindakake tradhisi, makna simbol 

kang kinandhut sajrone tradhisi sakloron diperang dadi loro yaiku saka tatalaku lan ubarampe. Makna-makna kang 

piningit nduweni gegayutan marang alam semesta lan prinsip sajrone panguripan bebrayan Jawa. Wujud komparasi 

antarane TPDSG lan TPDSK kaperang dadi rong aspek yaiku aspek pambeda lan aspek kang padha. Aspek pambeda 

kalebu saperangan bab kang luwih akeh ditemokake sajrone tradhisi sakloron tinimbang aspek kang padha. Bab kasebut 

jalaran ana saperangan latar sosial lan psikologi masyarakat kang beda. Upaya pelestarian kang ditindakake tumrap 

TPDSG lan TPDSK kaperang dadi telu yaiku internalisasi, sosialisasi, lan enkulturasi. Internalisasi yaiku upaya kang 

tuwuh saka dhiri individu warga, kadeleng saka para warga kanthi cara indhividu melu manyengkuyung lumakune 

tradhisi. Sosialisasi yaiku upaya pangrembakan lumantar cecaturan ing masyarakat, kalebu tumindak gotongroyong 

kang dilakokake warga sarwa bebarengan lan enkulturasi yaiku upaya kang tuwuh saka saknjabane desa lan warga 

yaiku saka organisasi masyarakat lan pamarintah kayadene IPNU, IPPNU, Kartar, Dina Kebudayaan lan Pariwisata lan 

liya-liyane. 

 

Tembung Wigati : Etnologi, internalisasi, sosialisasi, enkulturasi, verifikasi. 

 

PURWAKA 

1.1 Landhesan Panliten 

Bebrayan Jawa mujudake salah sijine bebrayan kang 

nduweni saperangan jinis budaya utawa tradhisi kang 

beda-beda ing saben papan. Tradhisi-tradhisi kang saiki 

isih ngrembaka mujudake warisan saka leluhur. Tradhisi-

tradhisi kasebut bisa arupa lesan lan tumindak. Maujud 

saka kearifan lokal, mula tradhisi saben papan nduweni 

karakteristik utawa titikan kang beda-beda lan ngandhut 

makna ing saben-saben babagan sajrone tradhisi.  

Sudikan (2001:4) ngandharake kabudayan diperang 

dadi telung jinis yaiku (1) kabudayan suku bangsa utawa 

budaya dhaerah ateges kabudayan kang ana lan tuwuh 

mailto:maulaniyulita16020114011@mhs.unesa.ac.id


 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

 

2 

sarta ditindakake ing sajrone masyarakat ing dhaerah 

utawa papan tartamtu, kanthi tatacara lan tatalaku kang 

dilandhesi pranata sosial kang asale saka kabudayan suku 

bangsa; (2) kabudayan umum utawa lokal yaiku 

kabudayan kang ana lan tuwuh sarta ngrembaka ing 

sajrone masyarakat ing saben dhaerah, utawa ditindakake 

ana ing sawijine papan tartamtu. Tatalakune dilandhesi 

karo pranata sosial kang asale saka kabudayan suku 

bangsa; (3) kabudayan nasional yaiku kabudayan kang ana 

lan tuwuh jalaran warga Indonesia sarujuk tumrap 

kabudayan kasebut, kang biyasa dileksanani ana ing 

instansi, sekolah, kantor, lan lembaga Negara. Padhadene 

karo kabudayan sadurunge, kabudayan nasional uga 

nduweni tatacara, tatalaku, kang dilandhesi pranata sosial 

sing asale saka kabudayan suku bangsa. Kabudayan 

dhaerah utawa kabudayan lokal nduweni gegayutan kang 

rumaket banget mligine karo tradhisi utawa adat istiadat 

sing ngrembaka ana ing sawijine dhaerah. Adat istiadat 

kang ana ing sawijine bebrayan dimaknai minangka ukum 

lan paugeran kanthi lesan dipercaya lan dileksanani 

dening wargane. 

Sutarto lan Sudikan (2008:1-2) ngandharake 

Masyarakat Jawa Timur kaperang dadi sepuluh wilayah 

kabudayan yaiku budaya Mataraman, budaya Panaragan, 

budaya Arek, budaya Samin, budaya Tengger, budaya 

Osing, budaya Pandalungan, budaya Madura Pulo, budaya 

Madura Bawean, lan budaya Madura Kangean. 

Masyarakat Jawa timur kang manggon ing padesan 

mligine akeh sing isih percaya marang tradhisi utawa 

ritual tartamtu kang nduweni gegayutan utawa paedah ing 

panguripan. Salah sijine papan ing Jawa Timur kang isih 

ngrembakake tradhisi leluhur yaiku Lamongan lan 

Sidoarjo. Kaloro papan kasebut nduweni tradhisi kang 

mula bukane gegayutan karo paraga kang padha yaiku 

Dewi Sekardadu. Ing kutha Lamongan lan Sidoarjo 

padha-padha ditemokake pasareyan Dewi Sekardadu, lan 

padha-padha ditindakake sawijine tradhisi.  

Sejatine Pasareyan Dewi Sekardadu ana ing 

saperangan papan kang beda-beda. Saben apan nduweni 

crita mula buka utawa sejarah kang beda-beda uga. 

Dhaerah-dhaerah kang ana pasareyan Dewi Sekardadu ing 

antarane yaiku kutha Banyuwangi, Lamongan, Sidoarjo, 

Gresik, lan Surabaya. Ing Banyuwangi crita kang sumebar 

paling beda karo liyane, bab kasebut jalaran ana ing 

Banyuwangi dipercaya Dewi Sekardadu yaiku garwane 

Sunan Giri kamangka crita umume Dewi Sekardadu yaiku 

biyunge Sunan Giri lan garwane Syeh Maulana Ishaq. 

Liya crita karo dhaerah Surabaya, adhedhasar sejarah 

pasareyan kang ana ing Surabaya dipercaya ora asli Dewi 

Sekardadu. Papan kasebut mujudake petilasan tapa Sunan 

Giri nalika rumaja dheweke kepingin weruh sapa sejatine 

biyungi. Banjur dheweke weruh sawijine sunaar cumlorot 

saka sandhuwure gunung, lan papan kasebut saiki 

didadekake pasareyan Dewi Sekardadu. Dene kang ana 

ing Sidoarjo, pasareyan kasebut dipercaya lan umum 

dimangerteni dening saben pawongan yen pasareyan 

kasebut yaiku pasareyan saka Mbok Randha Pinatih. 

Dheweke mujudake biyung kang nemokake Sunan Giri 

nalika dilarung tegese ibu angkat sing ngrumat Sunan Giri 

nganti dewasa. Dene ing Sidoarjo lan Lamongan 

dipercaya salah sijine yaiku Dewi Sekardadu asli. Saka 

rong kutha kasebut nduweni sejarah saka tradhisi kang 

ditindakake padha lan gegayutan karo Dewi Sekardadu. 

Ing kutha Lamongan Pasareyan ana ing dhusun Gondang 

kecamatan Sugio, dene ing Sidoarjo ana ing dhusun 

Ketingan kecamatan Buduran. Mula sajrone panliten iki, 

kang dikaji panliti kanggo ngonceki lan mbedakake 

tradhisi kang ditindakake ana ing rong papan kasebut. 

Tradhisi Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun 

Gondang (dicekakake dadi TPDSG) lan Tradhisi 

Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Ketingan (dicekakake 

dadi TPDSK) mujudake tradhisi kang terus dirembakake 

awit biyen nganti lumakune jaman ora ana pungkase. Bab 

kasebut jalaran rong tradhisi kasebut kalebu tradhisi kang 

dipantau langsung dening pamarintah nalika dilakokake. 

TPDSG lan TPDSK uga mujudake tradhisi kang bisa 

narik kawigaten wisatawan anggone ziarah lan tumut dadi 

peserta nalika tradhisi ditindakake. Tradhisi sakloron 

ditindakake saben setaun pisan. Ancas kang utama 

ditindakake tradhisi kasebut yaiku mengeti jasa-jasa saka 

Dewi Sekardadu lan sarana warga anggone ngalap berkah  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Panliten iki bakal ngonceki apa kang ana sajrone 

TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK 

Kabupaten Sidoarjo. Awit saka sejarah, wujud lan 

makna kang kinandhut sajrone tatalaku lan ubarampe 

tradhisi komparasi budaya kang ana sajrone tradhisi 

saka rong papan panggonan. Sarta upaya 

pangrembakan kang ditindakake dening masyarakat 

sarta pemerintah kutha Lamongan lan Sidoarjo. 

Saliyane iku, diajab supaya tradhisi kasebut bisa 

ngrembaka, ora mung ilang prekara jaman kang saya 

owah. Adhedhasar apa kang wis kaadharake kasebut, 

mula panliti menehi irah-irahan tumrap panliten iki 

yaiku Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi 

Sekardadu Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan 

Lan Dhusun Ketingan Kabupaten Sidoarjo. 



Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

Panliten iki nggunakake tintingan etnologi 

budaya lan etnologi konsep bandhingan kang diandharake 

dening Endraswara, jalaran sajrone TPDS ing kutha 

Lamongan lan Sidoarjo nduweni babagan kang manjila, 

saengga dadi pambeda lan pepadhan kalorone. Panliten iki 

kalebu panliten dheskriptif komparatif jalaran nliti bab 

kang dadi pepadhan lan pambeda ngenani sawijine 

kabudayan kang katujokake marang wujud, makna, 

tatalaku, pambeda, pepadhan, sarta upaya pangrembakan. 

Dheskriptif komparatif digunakake kanggo mbandhingake 

loro utawa luwih saka kabudayan kanthi cara ndeleng 

panyebab lan unsur kabudayan kang dadi konteks 

panguripan dening masyarakat. Panliten iki bakal 

ngandharake analisis mula buka utawa sejarah struktur 

legendha, makna simbolis kang ana sajrone tradhisi, 

komparasi utawa bandhingan saka rong tradhisi kasebut, 

lan upaya pangrembakan kang ditindakake kanggo 

nglestarekake TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPDSK 

Kabupaten Sidoarjo.  

1.2 Underan Panliten  

 Adhedhasar lelandhesan kasebut, bisa dijupuk 

dudutan underan panliten ing antarane yaiku: 

1) Kepriye dheskripsi sejarah utawa mula bukane 

TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK 

Kabupaten Sidoarjo? 

2) Kepriye makna simbolis sajrone TPDSG Kabupaten 

Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo? 

3) Kepriye komparasi TPDSG Kabupaten Lamongan 

Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo? 

4) Kepriye upaya pangrembakan TDSG Kabupaten 

Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo? 

5)  

1.3 Tujuwan Panliten 

Adhedhasar undern panliten ing ndhuwur, mula 

tujuwan panliten yaiku: 

1) Ngandharake sejarah utawa mula bukane TPDSG 

Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten 

Sidoarjo. 

2) Ngandharake makna simbolis sajrone TPDSG 

Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten 

Sidoarjo. 

3) Ngandharake komparasi TPDSG Kabupaten 

Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo. 

4) Ngandharake upaya pangrembakan TPDSG 

Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten 

Sidoarjo. 

5)  

1.4 Paedah Panliten 

 Paedah saka nindakake panliten TPDSG lan 

TPDSG kaperang dadi loro yaiku: 

 

 

1.4.1 Paedah Teoretis 

Kanthi cara teoritis panliten diajab bisa nyumbang 

kawruh ngenani etnologi budaya minangka cabang ilmu 

antropologi kang wis arang digunakake sajrone panliten 

budaya, kayadene TPDSG Lan TPDSK. 

1.4.2 Paedah Praktis 

1) Kanggo Masyarakat 

Panliten iki bisa digunakake minangka 

dhokumentasi, tumrap masyarakat kutha Lamongan lan 

Sidoarjo, supaya tansah nguri-uri lan ngrembakake 

tradhisi, minangka karakteristik, titikan saka rong 

bebrayan sakupeng pasareyan, sarta bisa aweh tandha lan 

bukti tulis yen bebrayan saka rong dhusun saka rong 

kabupaten kasebut nduweni kadudayan kang saemper.  

2) Kanggo Pendhidhikan 

Minangka referensi kabudayan Jawa tumrap piwulang 

Basa Jawa ing sekolah. Panliten iki dikarepake bisa 

ningkatake kuwalitas pendhidhikan lan pamawase siswa 

ngenani kabudayan Jawa, sing mesthine isih diugemi lan 

dirembakake ana ing panguripan bebrayan. Saengga 

kanggone siswa ora mung saka crita sesepuh ananging ana 

sawijine panliten kang mbahas bab TPDSG lan TPDSK.  

 

1.5 Wewatesane Panliten 

Tujuwan anane wewatesan panliten yaiku supaya ora 

uwal lan trep saka konsep kang wis karonce saka wiwit 

nganti pungkasan panliten, ing antarane yaiku: 

1) Ngrembug bab sejarah utawa mula bukane 

TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK 

Kabupaten Sidoarjo. 

2) Makna simbolis sajrone TPDSG Kabupaten 

Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo. 

3) Komparasi (bandhingan) TPDSG Kabupaten 

Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo. 

4) Upaya pangrembakan TPDSG Kabupaten 

Lamongan Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo. 

 

TINTINGAN KAPUSTAKAN  
2.1 Panliten Saemper 

Panliten-panliten saemper kang wis tau katliti kasebut 

minangka rujuk silang sajrone panliten iki, ing antarane 

yaiku: 

1) Agnes Dina Sari (2014) ngenani Kesenian Bantengan 

ing Tlatah Kabupaten Kediri lan Kabupaten 

Mojokerto (Antropologi Simbolik). Panliten kasebut 

ngandharake bab mula bukane bantengan saka seni 

silat utawa olah kanuragan bela dhiri, tatarakit lan 

tatalaku kang wajib dilakokake ing papan kang amba 

sarta tinarbuka, uga dipengeti saben acara tartamtu 

mligine ing Kabupaten Kediri. Sajrone panliten 

kasebut luwih kabahas bab kepriye adicara kasebut 

lumaku. Kesenian Bantengan kasebut ora mung 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

4 

 

 

ditindakake ana ing salah sijine papan wae, ananging 

ana rong papan sing isih ngecakake kesenian kasebut 

ing antarane yaiku Kediri lan Mojokerto. Saka rong 

papan kasebut tamtu nduweni pepadhan lan pambeda 

sing bisa digunakake minangka kajian sajrone 

panliten. Antropologi simbolik uga mujudake cabang 

ilmu budaya sing luwih nengenake bab simbol kang 

ana sajrone sawijine kesenian utawa tradhisi. 

2) Sururi Nur Susanti (2019), Tradhisi kebo-Keboan ing 

Desa Alasmalang lan Tradhisi Keboan ing Desa 

Aliyan Kabupaten Banyuwangi (Etnologi Budaya). 

Panliten iki ngandharake wujud komparasi antarane 

TKK  ing desa Alasmalang lan TK ing desa Aliyan, 

anane wujud lan makna, sarta kepriya upaya kang 

ditindakake dening warga lan pamerintah kanggo 

nglestarikake tradhisi kasebut. Bab kang sambung 

sinambung antarani siji lan sijine, ora kena 

dipisahake. Kalorone mujudake tradhisi kang 

nduweni ancas yaiku ngucap rasa syukur marang 

Gusti Kang Maha Kuwasa, saliyane iku para warga 

anggone nindakake tradhisi kasebut kagolong nguri-

uri budaya, nglestarikake warisan sacara turun 

tumurun supaya para kawula mudha isi tetep 

ngugemi apa kang dadi warisan leluhur. Tradhisi 

keboan lan kebo-keboan mujudake tradhisi sing bisa 

diarane padha jalaran saka jejuluk lan tatalaku sing 

ora beda banget, nanging jalaran dumadi ing rong 

papan kang beda, mula tetep nduweni bab sing bisa 

dibandhingake lumantar pepadhan lan pambeda 

kalorone.  

3) Rama Ditya Pranandha Yudha (2017), Tradhisi 

Sinongkelan ing Desa Prambon Kecamatan Tugu 

Kabupaten Trenggalek (Tintingan Budaya). Asile 

panliten yaiku nagndharake mula bukane Tradhisi 

Sinongkelan sing wiwit saka wewale kanjeng 

Sinongkel supaya saben taun dianakake bersih desa 

nalika sasi sela dina jemuwah legi, kang nduweni 

tujuwan yaiku bersihi badane para manungsa sacara 

lair lan batin. Sajrone panliten iku uga diandharake 

saperangan tatalaku sarta ubarampe saka tradhisi 

Sinongkelan, wujud saka tradhisi kasebut yaiku 

kayata tradhisi nyadran biyasane. Jalaran kang 

ditintingi yaiku budaya mula kang kabahas yaiku 

seluk beluk saka tradhisi kasebut, wiwit saka mula 

buka, tatalaku, ubarampe, sarta sakabehe bab sing 

bisa anyengkuyung lumakune acara tradhisi 

Sinongkelan kasebut. 

4) Denok Nastiti Perdani (2013), Budaya Islam Di 

Suriname (Studi etnologi budaya lokal dan Islam). 

Panliten kasebut ngandharake saperangan bab ing 

antarane yaiku kapan wong Jawa Islam migrasi 

menyang Suriname, kahanan varian Islam Abangan 

lan Islam Santri ing Suriname, lan kepriye 

pangrembakane umat Islam Jawa santri ing 

Suriname. Intine etnologi budaya ing kene 

digunakake kanggo nggoleki varian yaiku babagan 

pambeda lan pepadhan saka rong jinis budaya Islam 

kang ngrembaka ing Suriname.  

5) Iriani Tahiaung (2015), Nilai Budaya Dalam Lagu-

Lagu Daerah Talaud Pada Tradisi Matunjuka (suatu 

analisis etnologi budaya-linguistik). Panliten kasebut 

ngrembag rong bab kang dadi punjering underan 

panliten yaiku ngidhentifikasi unsur basa saka 

lelagon sajrone tradhisi Matunjuka, lan nilai budaya 

kang kinandhut sajrone tradhisi. Saliyane nggoleki 

pepadhan lan pambeda, etnologi budaya uga 

digunakake kanggo nggoleki nilai kabudayan sajrone 

tradhisi tartamtu. 

 Adhedhasar panliten sing wis tau dirtindakake 

sadurunge, mula ing kene sing bakal dileksanani yaiku 

panliten ngenani tradhisi kang dilakokake ana ing 

pasareyan Dewi Sekardadu. Panliten iki nduweni punjeran 

ing sejarah anane TPDSG lan TPDSK, makna simbolis 

kang kaandhut sajrone tatalaku uga ubarampe, aspek 

komparasi arupa pambeda lan pepadhane TPDSG lan 

TPDSK, lan upaya pelestarian budaya kang ditindakake 

masyarakat lan pemerintah ing kabupaten Lamongan lan 

Sidoarjo marang TPDSG lan TPDSK.  

2.2 Konsep Budaya 

Kabudayan nuduhake yen manungsa nduweni kodrat 

kang padha suku, bangsa, uga ras (Maran, 2007:15). 

Sudikan (2001:4) ngandharake kabudayan diperang dadi 

telung jinis yaiku (1) kabudayan suku bangsa utawa 

budaya dhaerah ateges kabudayan kang ana lan tuwuh 

sarta ditindakake ing sajrone masyarakat ing dhaerah 

utawa papan tartamtu, kanthi tatacara lan tatalaku kang 

dilandhesi pranata sosial kang asale saka kabudayan suku 

bangsa; (2) kabudayan umum utawa lokal yaiku 

kabudayan kang ana lan tuwuh sarta ngrembaka ing 

sajrone masyarakat ing saben dhaerah, utawa ditindakake 

ana ing sawijine papan tartamtu. Tatalakune dilandhesi 

karo pranata sosial kang asale saka kabudayan suku 

bangsa; (3) kabudayan nasional yaiku kabudayan kang ana 

lan tuwuh jalaran warga Indonesia sarujuk tumrap 

kabudayan kasebut, kang biyasa dileksanani ana ing 

instansi, sekolah, kantor, lan lembaga Negara. Padhadene 

karo kabudayan sadurunge, kabudayan nasional uga 

nduweni tatacara, tatalaku, kang dilandhesi pranata sosial 

sing asale saka kabudayan suku bangsa. 

Adhedhasar sakabehe panemu kang wis diandharake 

ana ing ndhuwur, bisa dijupuk dudutan yen kabudayan 

yaiku nilai, norma, kabiyasaan mujudake struktur sosial 

ngenani solah bawa, tatalaku, tindak tanduk, uga watak 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

5 

 

 

wantu masyarakat minangka panyengkuyung sarta 

panyawiji idhe kang dadi pamikire manungsa banjur 

diwarisake uga ditindakake kanthi cara turun-temurun 

tumrap generasi sabanjure. Kabudayan kang ana ing 

kabupaten Lamongan lan kabupaten Sidoarjo kang ana lan 

tuwuh sajrone panguripan salah sijine yaiku tradhisi 

nyadran kang digelar ana ing pasareyan Dewi Sekardadu 

kabupaten Lamongan lan Sidoarjo. Tradhisi kasebut 

mujudake tradhisi kang wis digelar wiwit jaman biyen, 

mula dirembakake minangka warisan leluhur.  

 

2.3 Tradhisi lan Adat Istiadat 

Tradhisi yaiku salah sijine adat, kapitayan lan liya-

liyane kang diwarisake saka leluhur (Poerwadarminta, 

1976:108). Tradhisi kang diwarisake para leluhur kasebut, 

isih ditindakake masyarakat nganti jaman saiki. Adat lan 

kapitayan kasebut dirasa minangka samubarang sing 

nduweni piguna. Koentjaraningrat (1987:5) ngandharake 

yen adat bisa diarani wujud kang lumrah saka  salah sijine 

kabudayan sing uga nata tumindake manungsa. Mula 

tradhisi kerep banget digayutake karo adat istiadat sajrone 

panguripan bebrayan Jawa, jalaran adat yaiku tumindak 

kang lumrah dilakone wiwit biyen (Poerwadarminta, 

1976:15).  Miturut Rendra (1984:3) tradhisi mujudake 

pakulinan kanthi cara turun-temurun ing panguripan 

bebrayan. Tradhisi minangka piranti sajrone panguripan 

sosial bebrayan mbiyantu lancare pangrembakan saben 

indhividhu. 

TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPDSK Kabupaten 

Sidoarjo wis ana lan ditindakake awit jaman biyen sarta 

dileksanani kanthi cara turun tumurun saka leluhur kang 

isih dirembakakake dening masyarakat nganti jaman siki, 

saengga tradhisi kasebut kalebu adat istiadat. TPDSG 

Kabupaten Lamongan lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo 

minangka kagiyatan kang biyasa ditindakake masyarakat 

saben taun sapisan, banjur saka kahanan sing kaya 

mangkono ndadekake kabiyasan kang ana ing sajrone 

panguripan bebrayan. Tradhisi iki dilaksanani kanggo 

resik desa, sarta minangka pakurmatan tumrap jasa-jasane 

Dewi Sekardadu.   

 

2.4 Konsep Masyarakat lan Etnis Jawa 

Ahmadi (1986:97) ngandharake masyarakat mujudake 

kumpulane manungsa sing nduweni tatanan urip, norma-

norma, nilai-nilai, adat istiadat kang diugemi sajrone 

panguripan bebrayane. Masyarakat yaiku panyengkuyung 

utama sajrone lumakune tradhisi lan adat istiadat. 

Masyarakat ora bisa uwal saka kabudayan, kalorone 

nduweni gegayutan kang gandheng rumaket karo individu, 

masyarakat, lan kabudayan. Koentjaraningrat (1990: 144) 

ngandharake masyarakat mujudake kumpulaning 

manungsa kang nglakone interaksi sosial lan pasrawungan 

ana sawijine papan tartamtu. Papan kasbeut mligine ing 

pulo Jawa. saben masyarakat kang kakumpul ana ing 

sawijine papan lan nduweni sawijine konsep bebrayan 

arupa norma, tradhisi, kabudayan, lan liya-liyane kasebut 

etnis.  

Etnis asale saka tembung Yunani “ethnos” tegese 

bangsa, kanthi cara harfiah etnis yaiku kelompok kang 

kanthi cara sosial bisa dibedakake lan diperang miturut 

titikan-titikan budaya kang dianut sarta digawe ing sajrone 

panguripan etnis kasebut, tuladhane etnis kang manggon 

ing pulo Jawa bisa kasebut etnis Jawa. Etnis Jawa kalebu 

salah sijine etnis kang isih ngugemi lan ngrembakake 

tradhisi-tradhisi Jawa. Kabudayan  minangka perangan 

kang dadi dhasar utawa lelandhesan panguripan sarta 

titikan etnis masyarakat kang ora ana wujude nanging isih 

terus lumaku sarta nduweni pengaruh marang saben 

individu sajrone panguripan bebrayan.  

Kahanan masyarakat ing dhusun Gondang lan dhusun 

Ketingan kalebu masyarakat kang isih nduweni kapitayan 

ngenani para leluhur utawa cikal bakal kang miwiti 

mbaureksa dhusun kang ndadekake masyarakat nglakoni 

adat kang wis diwarisake dening leluhur. Manungsa 

minangka salah sijine alat utawa paraga panyengkuyung 

sarta kudu bisa ngrembakakake kabudayan kang wis ana, 

supaya kabudayan kasebut ora ilang saka tanah Jawa. 

Semana uga salah sijine TPDSG Kabupaten Lamongan 

Lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo kang isih diletarekake. 

Masyarakat dhaerah kasebut ndadekake tradhisi kasebut 

minangka pathokan urip ing alam donya. 

 

2.5 Konsep Etnologi Budaya 

Etnologi mujudake cabang ilmu antropologi kang 

nyinaoni kabudayan-kabudayan kang ngrembaka ana ing 

jaman saiki, kang diduweni dening sawijine suku bangsa, 

sarta gayutan antarane kabudayan siji lan kabudayan 

liyane.  Haviland (sajrone Endraswara, 2015:7) 

njlentrehake yen etnologi yaiku cabang antropologi kang 

nyinaoni kabudayan sawijine etnis saka sudhut pandhang 

komparatif utawa historis. Etnologi Jawa tegese ilmu kang 

nyinaoni perbandhingan budaya Jawa, wiwit saka aspek 

historis utawa sejarah, sosiologis, psikologis, lan saka 

aspek liyane.  

Konteks etnologi ora mung ndheskripsikake budaya, 

nanging uga mbandhingake, nemtokake tetenger, 

jlentrehake titikan saka budaya lan tradhisi. Tuladhane 

TPDS Dhusun Gondang Kabupaten Lamongan Lan 

Dhusun Ketingan Kabupaten Sidoarjo kang nduweni 

pepadhan lan pambeda sajrone tatalaku lan sejarah sarta 

cara mangerteni bebrayane. 

 

 

 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

6 

 

 

2.6 Konsep Bandhingan Budaya 

Budaya saben etnis bisa dibandhingake karo budaya 

etnis liyane. Mbandhingake kanggo nemokake aspek-

aspek kang saemper kang kasebut varian. Andharan 

Endraswara (2015: 75), varian kasebut ditemokake kanthi 

ancas mangerteni sepira padha lan bedane sawijine 

budaya. Sajrone konteks iki, bisa dumadi evolusi lan difusi 

sawijine budaya. Kaloro bab kasebut bisa nuwuhake 

migrasi budaya. Migrasi budaya kena anane bandhingan 

budaya. Mula saka iku bandhingan budaya lumrah 

ditindakake, kanggo nemokake esensi kabudayan etnis. 

Bab kasebut cundhuk karo pamanggihe Maryaeni 

(2005:27) sawijine teknik kang digunakake kanggo 

mbandhingake wujud saka kabudayan siji karo kabudayan 

liyane, kang salah sijine bisa maujud saka varian 

kabudayan utama. Komparasi katujokake kanggo 

ndheskripsikake aspek kang beda kanthi cara 

nonsubstansial. 

Titikan saka panliten komparasi yaiku nduweni sipat 

dhata kang dikumpulake, mujudake dhata kang diantuk 

sawise kadadeyan dilaksanakake. Panliti nguji dhata kanthi 

nliti menyang rikala biyen kanggo nggoleki sebab 

musabab utawa sejarah, saha gayutan lan maknane. 

Bandhingan budaya iki sipate relatif, tegese bisa 

digunakake kanggo mahami lan mangerteni werna-werna 

budaya kang diduweni saben etnis. Komparasi ditindakake 

kanggo mbandhingake objek utamane ngenani titikan-

titikan kang ana sajrone objek tradhisi yaiku TPDSG 

Kabupaten Lamongan lan TPDSK Kabupaten Sidoarjo 

yaiku awit sejarah utawa mula bukane tradhisi, tatalaku, 

ubarampe lan piranti, lan liya-liyane kang ana sajrone 

bebrayan. TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPDSK 

Kabupaten Sidoarjo dibandhingake lumantar pepadhan lan 

pambeda 

2.7 Konsep Simbol Lan Makna 

Miturut Herusatoto (1988: 14-17) simbol yaiku 

sawijine bab utawa kadadeyan kang mimpin pangerten 

subyek marang obyek, pangerten kasebut kalebu sakabehe 

bab kang kinandhut ing jerone. Makna simbolis ing 

masyarakat tradhisional biyasane kebak karo bab-bab kang 

asipat supranatural sing isih diugemi lan angel kanggo 

ditinggalake tanpa pawadan lan sebab musabab kang 

cetha. Panliti anggone ndhudhah sawijine makna kang 

kinandhut sajrone kabudayan mesthi nengenake aspek 

hermeneutik saka panliti. Miturut Paul Recoeur (Jurnal D. 

Rahman. Vol. 20) penafsir menehi konteks anyar marang 

sawijine bab utawa prastawa laras karo cakrawala utawa 

kawruh saka penafsir utawa panliti dhewe. Kanthi cara 

kasebut, pawongan hermeneut bakal menehi relevansi 

anyar marang konteks sing kalebu bab wis kuna, sarta 

ndhudhah saperangan makna kang ora ana watese.  

Sipat saka panliti minangka hermeneut uga 

diandharake dening Maryaeni (2005:48) ngenani 

perspektif analisis struktural semiotik budaya kang 

nuduhake anane gandheng rakete antarane pengalaman 

konkret kang diantuk kanthi pawujudan realitas lumantar 

lambang kabasan, nanging ora mung basa bisa uga 

gambaran kadadeyan, konteks sosial budaya, histori utawa 

sejarah, lan saperangan acuan liyane. Tuladhane sawijine 

barang bisa dimaknani dan dipercayani nduweni makna 

tartamtu kanthi wujud sastra lesan kang ngrembaka ing 

masyaarakat jalaran ana mula buka ing jaman biyen bisa 

arupa kadadeyan lan liya-liyane. Kaya kang sajrone 

TPDSG Kabupaten Lamongan Lan TPDSK Kabupaten 

Sidoarjo kena dimaknani lumantar tatalaku lan ubarampe 

kang digunakake sajrone tradhisi. 

2.8 Upaya Nglestarekake Kabudayan 

Ngletarikake budaya yaiku sawijine upaya kang 

ditindakake masyarakat kanggo nguri-uri utawa tetep 

ngrembakake sawijine budaya utawa tradhisi tartamtu 

kang wis ana wiwit  biyen, supaya ora ilang tur kena 

dirasakake dening para generasi panerus. Adhedhasar 

andharan saka Koentjaraningrat (2010: 185-189) bab 

utawa unsur sing kudu digatekake sajrone nglestarekake 

kabudayan yaiku (1) Internalisasi yaiku upaya 

nglestarekake kabudayan lumantar rasa kang dinsuweni 

manungsa, antarane hasrat, nepsu, lan emosi sarta rasa sing 

ora puas saengga tuwuh rasa nglestarekake saka awake 

dhewe lan tradhisi; (2) Sosialisasi yaiku sawijine proses 

kang ditindakake kanthi cara turun-temurun kang wis 

ditindakake uga wiwit jaman biyen nganti saiki; 

(3)Enkulturasi yaiku mujudake pengaruh saka masyarakat 

liya sajabane, kang melu anyengkuyung tradhisi lan melu 

nglestarekake tradhisi kabudayan dhaerah tartamtu.  

2.9 Lelandhesan Analisis 

Teori kapisan yaiku teori etnologi budaya kang 

diandharake dening Endraswara. Etnologi budaya kang 

kabahas ngenani kajian rong tradhisi sing kena 

dibandhingake lumantar tatalaku, ubarampe lan piranti, 

mula buka utawa sejarah, tujuwan anane budaya, sosiale 

bebrayan sarta kajiwanan masyarakat marang kabudayan 

kasebut. Bandhingan budaya digunakake kanggo 

nemokake bab kang ameh padha kasebut varian. Varian 

kang ditemokake bisa nuduhake sepira pepadhan lan 

pambeda saka rong budaya kang katliti (Endraswara, 2015: 

75). 

Kapindho yaiku nintingi aspek bentuk lan makna 

sajrone tradhisi kang diupamakake minangka simbol, 

lumrahe ditemokake ana ing piranti, ubarampe, lan 

tatalaku sajrone tradhisi. Teori makna lan simbol kang 

digunakake yaiku saka teori Hermeneutik  dening Paul 

Ricoeur lan semiotik budaya dening Maryaeni.  



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

7 

 

 

Katelu mujudake upaya masyarakat desa Gondang 

kabupaten Lamongan lan desa Sawahan kabupaten 

Sidoarjo kanggo ngletarikake tradhisi pasareyan Dewi 

Sekardadu. Landhesan minangka teori kang digunakake 

panliti sajrone nliti upaya pangrembakan kabudayan yaiku 

andharan Koentjaraningrat (2010: 185-189) kang kaperang 

dadi telu (1) Internalisasi; (2) Sosialisasi; lan (3) 

Enkulturasi.  

 

METODHE PANLITEN 

Proses panliten TPDSG Kabupaten Lamongan lan 

TPDSK Kabupaten Sidoarjo nggunakake metodhe 

deskriptif komparatif kanthi pendhekatan kualitatif. Nazir 

(2005:45) ngandharake dheskriptif mujudake metodhe 

sajrone panliten ngenani status kelompok bebrayan, 

sawijine objek, sawijine kahanan, sawijine sistem pamikir, 

utawa sawijine kadadeyan ing jaman saiki. Ancas saka 

panliten dheskriptif yaiku kanggo ndheskripsikake utawa 

nggambarake kanthi cara sistematis, faktual, lan akurat 

ngenani kanyatan, sipat sarta gayutan saben fenomena 

kang  ditliti sajrone bebrayan. Sajrone metodhe dheskriptif 

panliti bisa mbandhingake fenomena-fenomena tartamtu 

saengga mujudake studi utawa kajian komparatif.  

Miturut Haviland (sajrone Endraswara, 2015: 2) 

etnologi kuwi kudu perspektif holistic tegese panliti kudu 

mangerteni budaya etnis kanthi cara komparatif, bab 

kasebut cundhuk karo andharane Denzin lan Licoln 

(Sajrone Maryaeni 2005:3) Qualitative research is a field 

of inquiry in it’s right. It crosscuts diciplines, field, and 

subject matter. Metodologi Kualitatif saka walike 

wawasan positivistic, yaiku ngupaya mangerteni lan 

mahami fact kang ana sawalike kanyatan, kang bisa 

dideleng karo indra kanthi cara langsung. Sajrone istilah 

metodologi kualitatif, fact kang an ing suwalike kanyatan 

kasebut verstehen. Ukara kasebut menehi gambaran  yen 

panliten kualitatif minangka sarana nemokake pahan 

wujud kagiyatan kang kasusun saka saperangan wawasan 

utawa kawruh, disiplin, uga filosofi laras karo 

kompleksitas pokok underan utawa masalah kang digarap.  

Panliten TPDSG Kabupaten Lamongan lan TPSDK 

Kabupaten Sidoarjo diayahi adhedhasar kanyatan kanthi 

dhasar komparasi saka rong tradhisi kasebut. Panliten iki 

jlentrehake kabeh tetembungan utawa informasi nganani 

TPDSG lan TPSDK lumantar informan utawa narasumber. 

Ing metodhe kang wis dipilih iki panliten kudu bisa trep 

anggone nerapake ing lapangan wiwit nggolek dhata 

kanthi cara nyawang, nyathet, lan ngrungokake informasi 

saka narasumber, saengga panliten bisa 

dipertanggungjawabake.  

 

 

 

ANDHARAN ASILE PANLITEN 

4.1 Gegambarane Desa Gondang Kabupaten 

Lamongan lan Desa Sawohan Kabupaten Sidoarjo 

Sadurunge ngrembug TPDSG lan TPDSK luwih jero, 

panliti bakal njlentrehake kahanan Dhusun Gondang lan 

Dhusun Ketingan adhedhasar dhata etnografi pamerintah 

Kabupaten Lamongan lan Kabupaten Sidoarjo. 

4.1.1 Kahanan Alam Desa Gondang lan Desa Sawohan 

Panggonan geografis perlu diandharake kanggo 

mangerteni desa lan kabudayan dhaerah kang isih 

dilestarekake, kang ditliti kanggo mangerteni wates 

panggonan desa kang nglakoni tradhisi kasebut. Desa 

Gondang lan Desa Sawohan mujudake rong desa beda 

kabupaten ananging nduweni sawijine tradhisi kang padha 

awit saka histori utawa sejarah kang padha uga minangka 

dhasar panyengkuyung anane tradhisi.  

Desa Gondang manggon ing sisih tengah kecamatan 

Sugio. Mujudake salah sijine desa kang paling makmur, 

jalaran kahanan alame. Desa Gondang umume kasebut 

Desa Gondang Lor. Desa Gondang winatesan karo desa 

Deketagung, Kalitengah, Sidorejo lan Kedungbanjar. 

Adhedhasar sumber saka data monografi desa, Desa 

Gondang nduweni jembar tlatahe yaiku 9.443 Ha utawa 

94,43 km
2 

kang kaperang dadi rong dhusun dhusun yaiku 

Gondang Lor, dhusun Gondang tengah, sawah, tegalan, 

alas jati, saperangan pekarangan, lan liya-liyane.  

Desa Sawohan yaiku salah sijine desa kang ana ing 

Kabupaten Sidoarjo, mligine siji saka limalas desa kang 

ana ing Kecamatan Buduran, 8 kilometer saka Kecamatan 

Buduran. Desa Sawohan yaiku desa pojok paling lor kang 

panggonane wewatesan karo segara saengga pangupajiwa 

saka masyarakate yaiku tani tambak, utawa misaya mina. 

Desa Sawohan kaperang dadi rong dhusun yaiku dhusun 

Kepetingan lan dhusun Sawahan, nduweni wisata, tambak-

tambak, lan fasilitas umum liyane. Miturut sumber saka 

dhata LPPD Desa Sawohan, ambane tlatah yaiku 940, 594 

Ha lan ambane papan minangka pemukiman warga yaiku 

10, 844 Ha. Jarak Desa Sawohan menyang pusat 

pamerintah kabupaten yaiku 12 km. Desa sawohan 

wewatesan karo saperangan desa yaiku sisih lor Desa 

Damarsi, Desa Pepe, lan Desa Kalang Anyar. Sisih kidul  

wewatesan karo Desa Sekardangan, Desa Pucanganom, lan 

Desa Prasung. Sisih kulon diwatesi karo Desa Prasung lan 

Desa Damarsi. Dene sisih wetan diwatesi karo Desa 

Kalanganyar lan segara.  

4.1.2 Gegayutan Kahanan Dhusun lan Tradhisi 

Gegambaran Desa Gondang lan Desa Sawohan 

nduweni pangaribawa kang gedhe tumrap kapitayan 

masyarakat kang wis turun tumurun. Kapitayan kang 

ngrembaka kasebut agawe para warga kanggo tetep 

percaya lan njaga kahanan alam sakupenge. Minangka 

panyengkuyung pangrembakane crita lisan kang arupa 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

8 

 

 

histori utawa sejarah saka papan kasebut. Gayutane 

TPDSG lan TPDSK karo desa yaiku minangka medhia 

kanggo ngucapake rasa sukur saka sakabehe asil kang 

diolehi sawise nindakake pakaryan ing desa sakloron. 

Gegambarane alam Desa Gondang lan Desa Sawohan 

uga nduweni gegayutan karo TPDSG lan TPDSK. Awit 

saka ubarampe lan tatalaku kang ditindakake ana ing desa, 

ubarampe kang digunakake mujudake asil saka tetanem 

lan bab kang disediyakake saka alam, alam minangka bab 

kang nyengkuyung anane tradhisi kasebut. Saliyane 

gegambaran alam, bab kang uga gegayutan karo TPDSG 

lan TPDSK yaiku pangupajiwa. Pangupajiwa mujudake 

sabab musabab tradhisi kasebut ditindakake lan 

dirembakake. Pangupajiwa pendhudhuk sing luwih akeh 

minangka tani lan misaya mina, ndadekake warga percaya 

yen kanthi anane panggelaran TPDSG lan TPDSK bisa 

menehi gampang lancar anggone makarya sabanjure, 

saengga kanthi anane pakaryan kasebut uga dadi faktor 

utama TPDSG lan TPDSK kudu dila 

Sabanjure yaiku kahanan pendhudhuk kang ana ing 

Desa Gondang lan Desa Alasmalang. Pendhudhuk Desa 

Gondang lan Desa Sawohan sing isih percaya lan ngugemi 

budaya lan tradhisine. Budaya lan tradhisi kasebut 

minangka warisan leluhur saka pangarsa desa sakloron. 

TPDSG lan TPDSK mujudake tradhisi kang wajib 

ditindakake saben taun ing Desa Gondang lan Desa 

Sawohan. Saka cacahe pendhudhuk Desa Gondang lan 

Desa Sawohan, utamane para sesepuh nindakake tutur 

tinular tumrap para kawula mudha supaya ana pawongan 

kang nerusake tradhisi kasebut utawa regenerasi. Miturut 

pendhudhuk desa TPDSG lan TPDSK ditindakake kanthi 

ancas yaiku rasa sukur utamane asil panen lan sakabehe 

bab kang wis diantuk sawise nindakake pakaryan, kanggo 

mengeti jasa-jasane Dewi Sekardadu.  

 Kahanan sabanjure minangka bab kang wigati anane 

TPDSG lan TPDSK yaiku pendhidhikan pendhudhuk Desa 

Gondang lan Desa Sawohan. Senadyan ana saperangan 

saka cacah pendhudhuk kang dadi sarjana, bab kasebut 

luwih-luwih ora dadi bab kang ngrendheti anggone 

ngrembakake TPDSG lan TPDSK. Jalaran pawongan 

kasebut tansah sadhar yen tradhisi kasebut kudu diuri-uri 

supaya kawula mudha lan anak turun sesuk tetep 

mangerteni budaya saka nenek moyange yaiku budaya 

Jawa lumantar TPDSG lan TPDSK. 

Agama lan sistem kapercayan mujudake bab kang 

uga anyengkuyung anane TPDSG lan TPDSK. 

Pendhudhuk Desa Gondang lan Desa Sawohan sing rata-

rata nganut agama Islam kejawen. Saengga pendhudhuke 

saliyane nindakake paugeran lan pretahe agama, uga 

ngrembakakake TPDSG lan TPDSK minangka warisan 

leluhur sing dipercayani maujud saka rasa syukur saka 

asile nindakake pangupajiwa saengga pikantuk berkah 

kanggone gesang ing bebrayan. 

 

 

4.2 Mula Bukane TPDSG Lan TPDSK 

Saben kabudayan utawa tradhisi kang ana ing sawijine 

papan, mesthi ndhuweni crita mula buka utawa sejarah  

kang asale saka kapitayan bebrayan papan kasebut. Kaya 

dene TPDSG lan TPDSK kang nduweni crita miturut versi 

lan kapitayane masyarakat desa. 

4.2.1  Mula Bukane TPDS Versi Dhusun Gondang 

TPDSG kurang luwihe diwiwiti nalika taun 1917 

Masehi. Nalika ing tahun 1430-an Dewi Sekardadu wis 

teka menyang Gondang, panjenengane nggelar slametan 

cilik-cilikan kanggo syukuran, supaya apa kang bakal 

ditindakake ana ing panguripan bebrayan iki pikantuk 

lancar, uga anggene nularake ajaran Islam, tansah digugu 

lan ditiru, paling ora diajeni dening masyarakat sakupenge. 

Dewi Sekardadu njaluk tulung marang kabayan kanggo 

ngundangi para warga supaya teka menyang 

pasanggrahane nindakake slametan. Kabayan kasebut 

ngleksanakake apa kang dadi panjaluke Dewi Sekardadu, 

nanging ora ana pawongan situka sing gelem teka 

menyang panggonane Dewi Sekardadu, amarga mengeti 

pawongan kang nggelar acara kasebut randha, saengga 

kaanggep ora nduwe apa-apa.  

Dewi Sekardadu kang sadhar bab kasebut, banjur 

nyabda misuna marang Kabayan lan warga sing ora gelem 

teka kamangka diundangi. Isi saka dhawuhe Dewi 

Sekardadu yaiku slametan iki mujudake rasa syukur, lan 

sedekah, dene pawongan kang nampa sedekah kuwi 

mujudake rejeki kang barokah, nanging anane ora teka 

ateges nolak rejeki mula Dewi Sekardadu nyabda yen 

sesuk bakale angel utawa seret rejekine Kabayan lan para 

warga. Pungkasane warga Gondang kena musibah yaiku 

ora anane sumber banyu nalika wayah ketiga. Adhedhasar 

katrangan narasumber, anane Dewi Sekardadu ing papan 

Gondang iku bebarengan karo bupati wiwitan kutha 

Lamongan yaiku Ronggohadi. Ronggohadi mujudake 

murid saka Sunan Giri, sing ora liya putrane Dewi 

Sekardadu. Dewi Sekardadu ora tega, nyawang para warga 

sing padha nandhang susah. Pungkasane dheweke njaluk 

tulung karo Ronggohadi kepriye carane supaya bisa 

nulung lan makmurake warga Gondang. Banjur 

Ronggohadi minangka murid saka Sunan Giri, dheweke 

diwenehi sawijine tombak. Tombak kasebut kudu 

diencepake ana ing papan amba saknjabane pasanggrahan. 

Sawise tombak diencepake lan dijabut tuwuh sumber 

banyu sing deres banget. Para warga Gondang padha 

bungah. Lan saiki papan kasebut kerep dianggo wisata 

yaiku wadhuk Gondang.  

Awit saka iku warga Gondhang padha nduweni rasa 

getun, lan nduweni rasa salah marang Dewi Sekardadu. 

Saka kadadeyan kasebut, para warga sadhar menawa 

musibah ora anane sumber banyu nalika ketiga kuwi 

disebabake rasa kuciwane Dewi Sekardadu jalaran ora 

diajeni nalika nggelar slametan. Pungkasane, kanggo 

mujudake rasa syukur warga Gondang padha nggelar 

slametan bareng-bareng ing plataran, saengga ing jaman 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

9 

 

 

saiki kasebut nyadran utawa tradhisi pasareyan Dewi 

Sekardadu. 

4.2.2  Mula Bukane TPDS Versi Dhusun Kepetingan 

TPDSG dipangarsani dening pawongan sing 

nemokake jisime Dewi Sekardadu. Pawongan kasebut 

mujudake misaya mina kang lagi golek iwak kaya 

biyasane, nanging dheweke krasa ana sing kepenak, banjur 

ngangkat jaringe. Dheweke kaget nalika mangerteni ana 

jisim, wadon, kang digawa minggir karo grombolan iwak 

keting. Ing jaman semana warga sakupeng percaya yen 

jisim kasebut mujudake Dewi Sekardadu kang nggoleki 

putrane. Banjur para warga ngubur ing sawijine papan. 

Awit saka rasa percayane warga yen kuwi Dewi 

Sekardadu, pungkasane nggelar acara slametan kayadene 

slametan mati. Saka ditindakake slametan kuwi warga 

padha gampang lancar anggone golek iwak. 

Warga kasebut percaya saka gampang anggone 

nindakake pakaryan disebabake barokah saka Dewi 

Sekardadu. Anane jisim Dewi Sekardadu sing padha 

digawa dening iwak keting ing papan iku menehi berkah 

kanggo para warga mula papan kasebut jejuluk Ketingan 

utawa Kepetingan. Para warga kang uga pangupajiwane 

minangka misaya mina padha kepengen antuk berkah saka 

panindake TPDSK. Pungkasane akeh para warga kang 

melu nindakake tradhisi kasebut, saengga nganti saiki 

TPDSK taksih dileksananani. 

 

4.3 Aspek Makna Simbolis Sajrone TPDSG Lan 

TPDSK 

Aspek makna simbolis kang kinandhut ing TPDSG 

lan TPDSK ngandharake ngenani tatalaku lan ubarampe 

kang ana ing sajrone TPDSG lan TPDSK 

4.3.1 Makna Simbolis Kang Kinandhut ing Tata Laku 

TPDSG lan TPDSK 

Tatalaku minangka sawijine perangan kang wigati 

sajrone tradhisi tartamtu. Tatalaku yaiku kabiyasan kang 

dianggep dadi tatacara anggone nglakoni jejibahan 

tartamtu kang wis ditrima lan dadi kaidah-kaidahe aturan 

kang wis dipercaya uga dilakoni ing sajrone panguripan 

ing masyarakat. Kayadene Tatalaku utawa urut-urutan 

kang dilakoni ing sajrone TPDSG lan TPDSK. 

4.1.3.1 Tahlil 

Tahlil mujudake adicara sepisanan sajrone TPDSG 

lan TPDSK kang ditindakake ana ing dina kemis, 

kawiwitan tabuh sanga esuk. Wujud manembah marang 

Gusti, nyuwun dedonga tumrape wong kang wis seda lan 

sing isih urip. Kanggone wong kang wis seda utamane 

yaiku Dewi Sekardadu, para leluhur lan kulawarga-

kulawarga para masyarakat sakupeng sarta liyane, supaya 

tansah kaparinga papan kang inggil, yaiku swargane Gusti. 

Tansah diwenehi ketenangan, ora nganti pikantuk siksane 

Gusti arupa alam neraka. Dene kanggone wong kang isih 

urip, yaiku supaya para warga lan sakupenge  pikantuk 

slamet, tentrem, berkah, barokah, anggone urip lan 

bebrayan. Amal kang bisa menehi pitulung ing alam sesuk, 

lan menehi kalancaran rejeki. 

4.1.3.2 Slokalan 

Slokalan yaiku sebutan lokal kanggone acara hadroh 

utawa solawatan kanggone warga Gondang. Slokalan iki 

amung katindakake ana ing TPDSG. Slokalan biyasane 

ditindakake karo para santri kang wis katunjuk utamane 

saka para kawula mudha Desa Gondang kalebu organisasi 

yaiku IPNU lan IPPNU. Slokalan utawa hadroh ing 

umume yaiku salah sijine kesenian kang asipat Islami, 

kang ing jaman saiki disenengi dening nom-noman lan 

bocah cilik nganti dewasa. Slokalan iki padha dene maca 

dedonga ananging dilagokake, utawa ditembangake. . 

Dewi Sekardadu minangka paraga kang dipercaya lan 

diajeni ing jamane, dheweke nyabarake agama Islam 

marang pendhudhuk Gondang salah sijine lumantar pujian, 

utawa ayat-ayat kang dilagokake. Pujian ing kene tegese 

pujian marang Gusti marang Rasullulah. 

4.1.3.3 Ila-ila 

Ila-ila yaiku salah sijine rantaman acara kang amung 

ditindakake sajrone TPDSG. Teges saka ila-ila yaiku 

wewarahe para leluhur kuna sing kudu diestokake (awujud 

pepacuh, sarat, supata). Padha dene kang ditindakake 

sajrone ila-ila. Ila-ila iki mujudake wewarah, pitutur, 

piweling, utawa piwulang kang diandharake utawa 

diwacakake dening pawongan kang katunjuk sajrone 

acara. Dudutan saka andharan ila-ila yaiku talining iman, 

urubing cahya kumara, kukuse ngambah swarga ingkang 

nampi zat ingkang maha kuwaos. 

4.1.3.4 Ceramah 

Ceramah yaiku salah sijine cara komunikasi 

kanggone nyabarake ajaran-utawa piwulang-piwulang 

agama Islam. Acara ceramah iki ditindakake ana ing 

tradhsi sakloron yaiku TPDSG lan TPDSK. Ceramah iki 

diandharake dening pemuka agama utawa Pak Yai kang 

wis katunjuk dening panitia. Tujuwan anane ceramah 

yaiku menehi utawa nglebokake ajaran agama Islam, 

mengeti corak saka anane TPDSG lan TPDSK nduweni 

histori utawa sejarah kang gayut karo agama Islam. 

4.1.3.5 Ziarah utawa Sekaran 

Sekaran mujudake acara nyekar, utawa nyepyurake 

kembang menyang pasareyan sesepuh utawa Dewi 

Sekardadu. TPDSG lan TPDSK nindakake acara 

sekaran, nanging nduweni saperang bab kang beda. 

Pambeda kalorone yaiku saka kembang kang 

digunakake, papan sekaran, lan paraga sapa wae sing 

nindakake sekar. Saliyane ngalap berkah, peziarah uga 

bisa ndeleng warisan budaya para wali, kanthi cara turun 

temurun dilaksanakake saben dhaerah. 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

10 

 

 

4.1.3.6 Ider Ancak 

Tradhisi kang nggunakake ancak yaiku namung 

TPDSG. Sajrone TPDSG sawise nindakake sekaran bakal 

nindakake ider ancak. Ider ancak yaiku  tatacara warga 

Gondang anggone ngedum ancak nanging ora kena antuk 

nggone dhewe, saengga ancak kasebut diiderake. Ider 

ancak sajrone TPDSG diajab bisa ngraketake paseduluran 

lan bisa nuwuhake rasa gurup rukun, lan nriman, ora kena 

meri. Nadyan beda-beda isine ancak, beda-beda rasane 

jalaran pawongan kang beda olah-olahe nanging dadi 

padha, padha-padha barokahe. 

4.1.3.7 Wungon 

Wungon utawa kasebut uga melekan, yaiku acara 

kang ditindakake dening wong lanang ana ing Pasareyan 

Dewi Sekardadu, sasuwene awit ba’da isya nganti 

sadurunge subuh utawa nganti subuh. tumindak kang 

dilakokake yaiku jaga tirakat, kanthi melek ora turu 

sawengi lan nduweni tujuwan yaiku munajad marang 

Gusti Pengeran. Wungon iki ditindakake sawengi wutuh. 

Wungon utawa melekan ditindakake sajrone TPDSG lan 

TPDSK. Saperangan ancas utawa tujuwan saka 

ditindakake wungo yaiku jaga, nyuun palilah saka 

ditindakake tradhisi sakloron, saliyane iku wungon 

mujudake tradhisi bebrayan Jawa kang wajib ditindakake, 

lan turun temurun saben ana tradhisi sedina sadurunge 

kudu nindakake wungon. 

4.1.3.8 Dedonga 

Dedonga amung ditindakake sajrone TPDSG kang 

ditindakake ana ing balai desa. Saben warga kudu nggawa 

ambeng, saengga dedonga aneng kene katujokake kanggo 

ndongani ambeng lan ndongane acara kang bakal 

ditindakake ana ing dina kaloro yaiku dina jumat pahing. 

4.1.3.9 Andhum Ambeng 

Andum ambeng mujudake acara ngedumake ambeng 

utawa berkat kang wis digawa dening para partisipan 

utawa warga kang nindakake tradhisi. Andum ambeng 

sajrone TPDSG lan TPDSK beda banget. Awit saka urutan 

acarane nganti tatacara andume. Makna saka acara andhum 

ambeng iki yaiku ora mbeda-mbedakake saben pawongan, 

kabeh drajad  lan bandha kang dinduweni kuwi padha ing 

alam donya. Sing mbedakake yaiku amal ibadah ing 

ngarsani Gusti Allah. 

4.1.3.10  Larung 

Larung utawa sekar laut utawa uga sekar sumber 

banyu ditindakake sajrone TPDSK lan TPDSG. Nanging 

ana sperangan pambeda sajrone nindakake. Sajrone 

TPDSK larung utawa sekar laut ditindakake sawise 

wungon yaiku nalika tabuh loro esuk, papan panggonane 

kaperang dadi loro yaiku segara lan clangap. Dene sajrone 

TPDSG sekar sumber banyu ditindakake nalika siyang 

sawise acara andum ambeng kanthi papan panggonane 

yaiku wadhuk Gondhang. Tujuwan ditindakake larung ing 

antarane yaiku kang paling utama yaiku supaya bisa dadi 

babagan panyengkuyung utama anggone warga nindakake 

pakaryan. 

4.1.3.11  Kirab Woh lan Wit 

Tembung kirab tegese yaiku metu bareng arak-arakan 

bebarengan anane wadya bala. Kirab woh lan wit namung 

ditindakake ana ing TPDSG. Kirab kang ditindakake yaiku 

kirab woh-wohan lan wit, bab kasebut wewujudan saka 

asil bumi warga Gondang. Saliyane iku kirab woh lan wit 

iki ditindakake minangka sawijine acara yaiku mengeti 

Hari Jadi Lamongan. Saengga kena diarani melu 

ngramekake acara kasebut. Sajrone kirab woh lan wit ora 

mung ajang minangka pameran asil bumi kanthi bentuk 

ngrucut kayadene tumpeng ananging uga dumadi proses 

adol lan tuku kang ditindakake dening pawongan 

minangka asil saka panenane. 

4.1.3.12  Hiburan 

Hiburan sajrone TPDSG lan TPDSK mujudake acara 

pungkasan, acara panutup saka sakabehe ritual utawa 

prosesi tadhisi. Hiburan sajrone TPDSG lan TPDSK 

nduweni pepadhan ngenani jinis hiburane yaiku wayang. 

Hiburan wayang ditindakake ana ing plataran pasareyan 

Dewi Sekardadu. Bab kang njalari pamilihe wayang 

sajrone acara hiburan TPDSG lan TPDSK yaiku amarga 

wayang salah sijine medhia kesenian kang uga digunakake 

para wali anggone nyebarake agama Islam. 

 

4.3.2 Makna Simbolis Kang Kinandhut ing ubarampe 

TPDSG lan TPDSK 

Ubarampe kang ana sajrone TPDSG lan TPDSK 

nduweni makna kang beda-beda kayata minangka sawijine 

piwulang, piweling, uga pitutur, minangka prinsip anggone 

nindakake bebrayan, kanggo nulak balak, kanggo 

mujudake pangajab awit saka gampang lancar anggone 

nindakake pakaryan lan liya-liyane, minangka norma sing 

kena dituladhani, lan saperangan makna liyane. 

4.3.2.1 Tumpeng 

Tradhisi kang nggunakake tumpeng minangka 

ubarampe yaiku TPDSG. Tumpeng nduweni maneka 

werna jinise, kang digunakake sajrone TPDSG yaiku 

tumpeng robyong. Tumpeng robyong nduweni makna 

minangka gegambaran kasuburan lan kasejahteraan. 

Puncak tumpeng mujudake lambang puncang pepengenan 

manungsa, yaiku kanggo nggayuh kamulyan kang sejati. 

Titik puncak uga mujudake kakuwasan saka Gusti kang 

asipat trasendental. Tumpeng kang awujud gunung 

gambarake kemakmuran sejati. Robyong kasebut 

minangka semi utawa semen yaiku tunas bakale urip utawa 

panguripan iku dhewe.   

4.3.2.2 Ancak 

Ancak kasebut amung  digunakake sajrone TPDSG. 

Ancak kasebut nduweni pralambang kabagyan lan rejeki 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

11 

 

 

kang akeh saka pawongan kang nduwe kajat saengga 

ngetokake ancak. Wujud saka ancak yaiku sega putih kang 

ditata ana ing wadhah arupa pring kang dianam wangun 

pasagen dianggo wadhah sega utawa ambengan. Makna 

kang diandhut yaiku ngelmu pring. Diajab warga Gondang 

anggone nindakake panguripan sajrone bebrayan 

nggunakake lelandhesan ngelmu pring kang uga dianut 

dening masyarakat Jawa. Ngelmu pring tegese yaiku saya 

suwe, saya tuwa, saya dhuwur saya ndingkluk. Maksude 

warga Gondang saya jaya saya tentrem nanging tetep 

nduweni karibadhen kang asor, ora nginggilake awake 

dhewe. 

4.3.2.3 Ambeng 

Ambeng iki salah sijine ubarampe kang digunakake 

sajrone TPDSG lan TPDSK. Makna kang kaandhut karo 

ambeng antarane TPDSG lan TPDSK padha yaiku padha-

padha minangka lemah utawa bumi kang diidek dening 

bebrayan sing nindakake tradhisi sakloron. Dibancaki 

muga-muga tansah nyengkuyung lumakune babrayan kang 

manggon ing papan kaloro kasebut. Dibancaki supaya 

tansah mbiyantu lan ora ana cilaka utawa blaen kang 

dumadi tumrap masyarakate. 

4.3.2.4 Ingkung 

Ingkung mujudake lawuhan kang digunakake sajrone 

TPDSG lan TPDSK. Ingkung tegese manembaha ingkang 

linangkung tegese manungsa anggone ngibadah marang 

Gusti kudu tansah nyenyuwun kudu nduweni rasa kurmat 

kanthi wewujudan kung utawa sujud. Manungsa saben 

nduweni pepinginan lan ngandharake marang Gusti 

lumantar donga, rijungkung utawa sujud mesthi lan kudu 

manekung utawa kanthi ati kang wening. 

4.3.2.5 Tigan  

Tigan mujudake ubarape kang wajib sajrone TPDSG 

lan TPDSK. Tigan nglambangake saka wiji dadi, bibit, 

awal mulane anane manungsa. Tigan mujudake wiji dadi 

saka pitik, padhadene manungsa kang uga kawiwitan saka 

wiji dadi kang dumadi saka sawijine proses sajrone guwa 

garbane ibu. 

4.3.2.6 Urab-urab 

Urap-urap kang digunakkae sajrone TPDSG lan 

TPDSK kayata kacang lanjaran, cambah, kangkung, 

bayem, lan sapanunggalane kang diwenehi sambel 

krambil. Urab-urab uga nglambangake urip, urub, lan urap. 

Urip tegese manungsa minangka sawijine reriptane Gusti 

Allah kudu nduweni rasa sadhar babagan saka ngendi asale 

panguripan, apa kang bakal ditindakake sajrone 

panguripan, lan tujuwan utawa ancas saka panguripan 

sawise mati. urub tegese manungsa sadawane urip kudu 

bisa menehi manfaat merang sasama, bebrayan, agama, 

bangsa, lan nagara. Bab kasebut jalaran pawongan kang 

becik yaiku pawongan kang bisa menehi paedah marang 

pawongan liya, banjur urap tegese yaiku sajrone sosial 

utawa bebrayan, manungsa utawa pawongan kudu bisa 

gumbul utawa grapyak marang sapa wae, ora mbeda-

mbedakake adhedhasar status sosial lan liya-liyane. 

4.3.2.7 Bumbu Gudangan utawa Megana 

Bumbu megana utawa gudangan amung digunakake 

ana ing TPDSG yaiku digunakake ana ing sapinggire 

tumpeng minangka lelawuhan. Bumbu megana utawa 

gudangan digawe utawa diolah saka kluwih (kaya nangka) 

kang nglambangake sawijine pangajab supaya apa kang 

ditindakake dening bebrayan TPDSG tansah luwih. 

4.3.2.8 Jajan Pasar 

Jajanan pasar wajib anane ing TPDSG lan TPDSK. 

Jajan pasar nduweni makna minangka simbol saka 

panyuwunan slamet sajrone panguripan ing bebrayan, 

slamet anggone nglakokake sakabehe bab arupa ngudi 

kawruh lan nindakake pakaryan. Slamet orang mung 

kanthi cara fisik utawa lair ananging uga batin utawa 

rohanine, slamet saka bab kang ala lan nuwuhake cilaka. 

Saliyane iku jajanan pasar uga maujud saka pasrawungan, 

gegambarane pawongan siji lan pawongan liyane bisa 

grapyak, bisa komunikasi kanthi lancar, supaya ora ana 

perkara. 

4.3.2.9 Krecek 

Krecek mujudake ubarampe kang wajib ana ing 

TPDSG lan TPDSK. Krecek wujude saka beras ketan kang 

kumantil antara siji lan sijine, sarta ora nduweni celah 

utawa kena diarani raket banget. Semono uga warga kang 

tansah grapyak sumanak, lan raket siji lan sijine, guyup 

rukun lan gotong royong tanpa anane pambeda saben 

pawongan. Krecek uga mujudake lambang saka 

kamakmuran warga. Bab kasebut jalaran krecek diolah 

saka beras ketan, dene beras ketan maujud saka simbole 

tani kang makmur. 

4.3.2.10  Gedhang 

Jinis gedhang kang digunakake sajrone TPDSG lan 

TPDSK yaiku gedhang raja. Gedhang pralambang saka 

panguripan kang ajur lan ajer. Tegese manungsa minangka 

makhluk sosial kudu bisa nylarasake individhune marang 

bebrayan, bisa mentingake babagan bebrayan tinimbang 

awake dhewe. Padha dene wit gedhang sing bisa ditandur 

ana papan ngendi wae. Manungsa uga kudu bisa grapyak 

ana ngendi wae papane. Saliyane kuwi, wit gedhang yaiku 

salah sijine wit sing nduweni piguna ing saben bageyane, 

awit saka godhong, wohe, gedebok, lan liya-liyane. Diajab 

manungsa uga bisa migunani tumrap sapepadhane. Bisa 

tetulung lan guyup rukun, sarta gotong royong anggone 

nindakake panguripan. Tembung gedhang dhewe nduweni 

makna kang uga mujudake simbol sing diugemi dening 

masyarakat yaiku gumreget nyuwun pepadhang. 

4.3.2.11  Pala Pendhem 

Pala pendhem yaiku ubarampe kang wajib ana 

sajrone TPDSG. makna saka ubarampe pala pendhem 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

12 

 

 

yaiku simbol saka wardine jagad gumelar kalebu pati, 

kiyamat, lan sumber-sumber kang ana sajrone bumi 

saengga bisa nyengkuyung panguripane manungsa. Anane 

pala pendhem diajab bebrayan Gondang tansah eling lan 

percaya ngenani bakal ana tekane dina pungkasan, dina 

wales tumrape amal ibadah kang wis ditindakake. Mula 

ora kena nglalekake ngibadah kang laras karo agama 

Islam, ora kena nindakake samubarang kang haram lan ora 

disenengi dening Gusti Allah. 

4.3.2.12  Kembang Setaman  

Kembang setaman yaiku kembang kang rupane 

maneka werna digunakake nyekar utawa sajen nalika 

nindakake TPDSG lan TPDSK. Kembang setaman kang 

digunakake sajrone TPDSG lan TPDSG kaperang macem 

lan jinise, saben jinis kang beda uga nduweni makna kang 

beda-beda. 

1) Kembang Kenanga 

Tembung kenanga asale saka tembung keneng-a tegese 

prentah kanggone nggayuh. Nggayuh ateges  mujudake 

sakabehe bab kang dadi pepinginan kang dadi cinta-cita. 

Saliyane iku kembang kenanga uga mujudake simbol 

utawa gegambaran supaya para kawula mudha lan 

bebrayan kang ana ing jaman saiki tansah ngrembakake 

tradhisi-tradhisi minangka warisan leluhur kayata TPDSG 

lan TPDSK. Teges saka keneng-a yaiku nggayuh sakabehe 

bab luhur kang wis digayuh dening para sesepuh. 

Minangka tuladha kang kudu diamalake utawa ditrapakake 

sajrone panguripan ing bebrayan. 

2) Kembang Kanthil 

Kembang kanthil nduweni teges yaiku kanthi laku 

tansah kumanthil. Pepeling anggone generasi mudha ngudi 

kawruh. Minangka simbol pepeling kanggone nggayuh 

ilmu iku kudu dilakokake kanthi laku. Maksude kanggo 

nggayuh ilmu agama sarta kasuksesan lair lan batin kang 

ora cukup amung ditindakake lumantar donga. Nanging 

kudu ana upaya kang ditindakake. Tembung kumanthil 

dhewe nduweni makna supaya tansah kanthil utawa 

cedhak marang Gusti lan marang sapadha. 

3) Kembang Mlathi 

Tembung mlathi tegese rasa melad saka njero ati yaiku 

sajrone tutur lan catur kudune pawongan nduweni rasa 

kang tulus saka ati nuranine. Kanthi cara lair batin ora ana 

babagan apus-apus. Saengga sajrone nindakake sawijine 

bab ora asal, ora ngawur, lan ora grusa grusu. Kembang 

mlathi uga nduweni teges sakabehe bab kuwi ora mung 

lumantar nalar anggone ngecakake ananging uga kudu 

dirasa ekhlas saengga anggone nindakake ora ana rasa 

ngganjel utawa ora kepenak. Tuladhane yaiku nalika 

menehi pitulungan marang sijine pawongan kudu nduwe 

rasa tulus tanpa anane pangarep-arep supaya antuk 

walesan. 

 

4) Kembang Mawar 

tembung mawar tegese mawi arsa, maksude yaiku 

saben-saben nindakake sawijine bab kudu ekhlas, lila, lan 

nrima. Ora kena nindakake sawijine bab kanthi setengah-

setengah, nanging kudu legawa lan tulus, saengga ken 

diarani manungsa kuwi kudu duwe rasa, ora duwe rasa 

duwe. Katadene manungsa kuwi kudu bisa rumangsa, 

nanging aja rumangsa bisa. Pawongan kuwi kudu sadhar 

ngenani rasane, aja nganggep dheweke paling saka 

sakabehe. Mawar uga maujud saka awar-awar ben tawar. 

Bab kasebut mujudake upaya kanggone pawongan supaya 

ningkatake rasa lila legawa anggone nindakake sawijine 

bab. 

4.3.2.13 Sapu Kerik 

Sapu kerik amung digunakake ana ing TPDSK. 

Pethikan wawancara ing ndhuwur nuduhake simbol utawa 

makna panggunane sapu kerik. Sapu kerik kang 

digunakake minangka salah sijine ubarampe sajen sajrone 

larung utawa sekar laut, sadurunge kudu diobong dhisek. 

Kagiyatan obong sapu kerik nduweni simbol kapitayane 

masyarakat Ketingan ngenani kebul utawa beluk kang 

diasilake saka proses obong bisa ngiring pangarepan utawa 

pepenginan sarta pangajab warga Ketingan. 

4.3.2.14 Benang Lawe 

Benang lawe minangka salah sijine ubarampe kang 

wigati lan wajb ana sajrone TPDSG. Benang lawe kang 

digunakake sajrone TPDSG wernane putih. Benang lawe 

iki dideleh utawa digunakake ana ing sajrone sajen larung 

utawa sekar sumber banyu yaiku wadhuk Gondang. 

Benang lawe mujudake piranti kang nduweni simbol 

minangka nyawijine paseduluran antarane warga Gondang 

lan sakupenge. 

4.3.2.15  Dhuwit Receh 

Dhuwit receh mujudake ubarampe kang kalebu 

bageyane sajen sajrone TPDSG. Makna saka dhuwit receh 

kaperang dadi loro yaiku minangka sodakoh warga 

Gondang. Sodakoh marang rejeki kang wis diantuk saka 

asil tindak pakaryane, banjur kaloro yaiku minangka 

reresik dhiri saka dosa. 

4.3.2.16 Ublik utawa Senthir 

Ublik mujudake ubarampe kang digunakake sajrone 

TPDSG. Makna kang diandhut karo ublik utawa senthir 

yaiku minangka pepadhang. Pepadhang kang dimaksud 

yaiku patuduh sajrone panguripan. Tuntunan sing bisa 

migunane kanggone umat, lelandhesan sing bisa menehi 

panyuruh supaya tansah nindakake kabecikan lumantar 

sawijine jaran utawa hidayah kang kasebut agama Islam. 

4.3.2.17  Klasa 

Klasa mujudake salah sijine ubarampe kang wajib 

sajrone TPSDG. . Makna saka digunakake klasa yaiku, 

supaya manungsa eling tansah dadi pawongan kang 

andhap asor. 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

13 

 

 

 

4.4 Wujud Komparasi TPDSG Lan TPDSK 

Etnologi mujudake ilmu kang nyinaoni sawijine 

budaya utawa tradhisi kang diduweni sawijine bebrayan 

tartamtu kanthi mbandhingake budaya utawa tradhisi 

kasebut kanggo mangerteni pambeda lan pepadhane, 

kalebu TPDSG lan TPDSK. 

4.4.1 Aspek Kang Beda 

Aspek pambedane yaiku kadeleng saka saperangan 

sosial panyengkuyung lan babagan sajrone tradhisi ing 

antarane yaiku (1) jenenge tradhisi; (2) sipate tradhisi; (3) 

pundhen pakurmatan; (4) sejarah; (5) wektu nglakoni; (6) 

papan panggonan larung; (7) pelaku tadhisi; (8) ritual; (9) 

miwiti ritual larung; (10) tata busana; (11) urutan tatalaku; 

(12) ubarampe; (13) ritual sekaran; lan (14) prosesi andum 

ambeng.  

Saka saperangan dhata kang nuduhake pambeda 

utawa komparasi antarane TPDSG lan TPDSK, nuduhaje 

maneka wernane budaya lan tradhisi kang ana lan tuwuh 

ing sajrone bebrayan Jawa. TPDSG lan TPDSK kang 

katindakake ana ing Kabupaten Lamongan lan Sidoarjo 

maujud saka panyuwunan gampang lancar anggone 

nindakake pakaryan, lan mengeti jasa-jasane  Dewi 

Sekardadu. Sejatine tradhisi sakloron ditindakake 

minangka wujud saka kapitayan bebrayane kanggone 

ngalap berkah lan pangucap rasa syukur marang Gusti 

kang sampun pinaringan asil bumi utawa panen ing papane 

dhewe-dhewe.   

 Unsur pambeda utawa komparasi adhedhasar 

tabel ing dhuwur bisa dijupuk dudutan yaiku saka faktor 

kang dadi panyebab lan dipercayani dening masyarakat 

desa. Awit saka sipate kang nuduhake yen TPDSG luwih 

sakral tinimbang TPDSK. Dene saka urut-urutane tatalaku 

kalorone padha-padha diwiwiti karo acara tahlil. Kanggo 

wektune TPDSG luwih tamtu yaiku bebarengan karo Hari 

Jadi Lamongan, dene TPDSK ora tamtu. Bab kasebut 

jalaran ana owah-owahan saka tatalaku lan pawongan 

minangka panitia tradhisi. Owah-owahan kasebut nggawa 

pengaruh kanggo warga Ketingan lan sakupenge anggone 

nindakake TPDSK yaiku kanthi manut karo pamitia saka 

dinas kabudayan Sidoarjo. Banjur pundhen-pundhen kang 

nyengkuyung saperangan ritual utawa prosesi sajrone 

TPDSG lan TPDSK uga beda. Ing dina kapisanan TPDSG, 

pundhen kang disekar yaiku pasareyan Dewi ekardadu, 

gundhukan lemah, cungkup 2 mujudake makam saka juru 

kunci wiwitan. Dene ing dina kapisanan TPDSK amung 

fokus menyang Pasareyan Dewi Sekardadu.  

 TPDSG lan TPDSK wis didadekake agenda resmi 

lan taunan dening pamarintah Kabupaten Lamongan lan 

Kabupaten Sidoarjo. Nanging kalorone nduweni tatalaku 

lan pelaksanaan kang beda. TPDSK luwih nengenake bab 

agama lan religius, saengga luwih neges ana ing acara 

tahlil lan ceramah. TPDSG ngalami owah-owahan saka 

aspek tatalaku lan paraga. Panitia kang ngatur TPDSG 

yaiku saka Dinas Kabudayan langsung, dene saka tatalaku 

acara hibura ora mesthi ditindakake. Pagelaran wayang ora 

mesthi ditindakake jalaran kahanan ekonomi warga kang 

uga owah. Dene TPDSG tatalaku lan ubarampene kang 

wis tumata apik kayadene acara festival dhaerah, 

apamaneh dibarengake karo Hari Jadi Lamongan. Warga 

Gondang uga nganggep tradhisi kasebut dadi festival 

taunan kang katindakake ana ing desane.  

. 

4.4.2 Aspek Kang Padha 

Aspek pepadhane TPDSG lan TPDSK bakal 

kaandharake ing ngisor iki: 

1) TPDSG lan TPDSK ditindakake saben setaun pisan. 

2) TPDSG lan TPDSK padha-padha diwiwiti karo acara 

tahlil. 

3) TPDSG lan TPDSK ditindakake ana ing pasareyan, 

lan nduweni sawijine ritual utawa prosesi kang padha 

yaiku sekar laut utawa sumber banyu arupa nglitirake 

sajen. 

4) TPDSG lan TPDSK nduweni ancas padha. Sepisanan 

yaiku mengeti jasa-jasane Dewi Sekardadu. Kaloro 

mujudake rasa syukur marang Gusti Allah lumantar 

digampangake nindakake pakaryan lan antuk seger 

kewarasan. Sarta ngrembakakake warisan budaya 

Jawa saka leluhur supaya tansah lestari.  

5) Kanggo njunjung Dewi Sekardadu kang dipercaya 

masyarakat sakupeng bisa menehi berkah tumrap 

panguripan bebrayan. 

6) TPDSG lan TPDSK padha-padha pikantuk kawigaten 

lan panyengkuyung saka pamarintah.  

TPDSG lan TPDSK padha-padha ora nggunakake 

utawa nyebut para danyang kang mbaureksa. 

Bebrayan sakupeng percaya kang mbaureksa desa 

sakloron yaiku Dewi Sekardadu. 

Saka pitung aspek pepadhan kang ana sajrone 

TPDSG lan TPDSK, bisa dijupuk dudutan yen tradhisi 

kang ngrembaka lan ditindakake ana ing saben-saben 

papan ora mung nduweni aspek pambeda nanging uga 

nduweni bab pepadhan. TPDSG lan TPDSK mujudake 

tradhisi kang nduweni jejuluk beda nanging kanthi cara 

histori utawa sejarah sarta tokoh kang diugemi padha, 

saengga kalorone bisa dibandhingake. Sejatine tradhisi 

kang ana ing Indonesia akeh jinise lan maneka werna, bab 

kasebut bisa nuwuhake wujud komparasi. Wujud 

komparasi kang ana sajrone TPDSG lan TPDSK minangka 

bukti saka ragame budaya lokal kang ngrembaka ing 

masyarakat. Tradhisi kang ana ing saben dhaerah utawa 

papan dadi sawijine ciri khas saka dhaerah kasebut, mula 

dening pamarintah Kabupaten Lamongan lan Sidoarjo 

tradhisi sakloron dirembakakake.  



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

14 

 

 

4.5  Upaya Pelestarian Masyarakat Tumrap TPDSG 

Lan TPDSK 

Tatacara anggone nglestarekake budaya miturut 

Koentjaraningrat (2010: 185-189) kaperang dadi telu yaiku 

(1) Internalisasi; (2) Sosialisasi; (3)Enkulturasi.  

4.5.1  Internalisasi 

Internalisasi yaiku upaya nglestarekake kabudayan 

lumantar rasa kang dinsuweni manungsa, antarane hasrat, 

nepsu, lan emosi sarta rasa sing ora puas saengga tuwuh 

rasa nglestarekake saka awake dhewe lan tradhisi. Kanthi 

wujud  panyurung utawa motivasi kang tuwuh saka awake 

dhewe. Budaya utawa tradhisi kang ngrembaka ana ing 

bebrayan mujudake ciri khas kang dinduweni. Mula 

bebrayane uga nduweni rasa kanggo ngrembaka lan 

nyengkuyung tradhisi., kalebu bebrayan kang nindakake 

TPDSG lan TPDSK. 

4.5.2  Sosialisasi 

Sosialisasi yaiku sawijine proses kang ditindakake 

kanthi cara turun-temurun kang wis ditindakake uga wiwit 

jaman biyen nganti saiki. Sosialisasi kang diasilake 

maujud saka manungsa minangka makhluk sosial, kang 

mesthine mbutuhake wong liya sajrone panguripan. 

Sajrone andharan kasebut saperangan organisasi sosial 

kang nyengkuyung lumakune pangrembakan tradhisi. 

Mligine dening kawula mudha. 

4.5.3  Eksternalisasi 

Eksternalisasi yaiku mujudake pengaruh saka 

masyarakat liya sajabane, kang melu anyengkuyung 

tradhisi lan melu nglestarekake tradhisi utawa kabudayan 

dhaerah tartamtu. bab kang kalebu enkulturasi, sepisanan 

yaiku bisa saka imigran, utawa warga pindahan, kaping 

lorone saka pamarintah kang uga melu nyengkuyung 

nindakake TPDSG lan TPDSK. 

 

PANUTUP 

5.1 Dudutan 

TPDSG lan TPDSK kalebu budaya lokal kang asale 

saka crita lan kapercayan bebrayane. Crita kasebut awujud 

lesan lan dicritakake kanthi cara turun temurun, saengga 

nuwuhake tradhisi kang nganti saiki kacampur marang 

tindakan arupa tatalaku lan ubarampe kang bisa ditrima 

dening masyarakat. TPDSG lan TPDSK dilaksanakake 

saben setaun sepisan kanthi wektu kang beda, nanging 

ancase padha. TPDSG lan TPDSK mujudake tradhisi kang 

dilaksanakake kanggo ngucap rasa syukur dhumateng 

Gusti Allah, mengeti jasa-jasane Dewi Sekardadu, lan 

dedonga bareng kanthi panyuwunan supaya gampang 

lancar anggone nindakake pangupajiwa. TPDSG lan 

TPDSK nduweni crita mula buka kang beda. Ananging 

kalorone nduweni sejarah ngenani paraga kang diajeni 

yaiku Dewi Sekardadu kang padha.  

TPDSG lan TPDSK nduweni makna filosofi kang 

kinandhut sajrone traddhisi kalebu ana ing ubarampe lan 

tatalaku. Ubarampe lan tatalaku kalorone nduweni 

pambeda ana ing urutan tatalaku nanging saka kalorone 

nduweni makna kang padha. 

Wujud komparasi sajrone TPDSG lan TPDSK 

kaperang dadi loro yaiku aspek pambeda lan aspek 

pepadhan. Aspek pambedane yaiku kadeleng saka 

saperangan sosial panyengkuyung lan babagan sajrone 

tradhisi ing antarane yaiku (1) jenenge tradhisi; (2) sipate 

tradhisi; (3) pundhen pakurmatan; (4) sejarah; (5) wektu 

nglakoni; (6) papan panggonan larung; (7) pelaku tadhisi; 

(8) ritual; (9) miwiti ritual larung; (10) tata busana; (11) 

urutan tatalaku; (12) ubarampe; (13) ritual sekaran; lan 

(14) prosesi andum ambeng. Aspek pepadhane yaiku (1) 

ditindakake saben setaun pisan; (2) diwiwiti karo acara 

tahlil; (3) ditindakake ing pasareyan lan padha-padha ana 

sekar laut utawa sumber banyu utawa uga larung; (4) 

nduweni ancas padha yaiku mengeti jasa-jasa Dewi 

Sekardadu, minangka wujud rasa syukur anggone 

digampangake nindakake pakaryan, lan nguri-uri budaya; 

(5) ngalap berkah kanggone masyarakat sakupeng; (6) 

padha-padha pikantuk panyengkuyung saka pamarintah; 

lan (7) padha-padha ora anane danyang kang mbaureksa 

desa.  

TPDSG lan TPDSK ora nate vacuum jalaran wis dadi 

kabiyasan para warga sakupenge. Upaya pelestarian 

budaya dhaerah kang bisa  ditindakake karo para warga 

desa lan masyarakat sakupenge lumantar telung unsur 

yaiku (1) internalisasi, yaiku upaya pelestarian kang tuwuh 

saka indhividune dhewe-dhewe awujud rasa nduweni 

TPDSG lan TPDSK; (2) Sosialisasi, yaiku upaya 

pelestarian kang tuwuh saka sosialisasi wargane kanthi 

wujud cecaturan lan sapanunggalane, bab kasebut gayut 

karo prinsipi ngelmu bebrayan Jawa yaiku tutur tinular 

utawa gethok tular; (3) Enkulturasi, yaiku upaya 

pelestarian kang tuwuh saka sakjabane bebrayan utawa 

desa, tuladhane saka imigran lan panyengkuyung saka 

pamarintah. 

 

5.2 Pamrayogi 

Panliten ngenani TPDSG lan TPDSK mujudake 

panliten kang mbutuhake pamrayoga kanggo panliten 

sabanjure. Tradhisi kang ditindakake saben setaun pisan 

iki, dikarepake supaya isih ngugemi lan nguri-uri budaya 

Jawa kang ana ing jaman saiki. TPDSG lan TPDSK 

ditindakake maujud saka rasa syukur marang Gusti 

Pengeran, medhia masyarakat panyengkuyung anggone 

ngalap berkah, lan rasa kurmat marang leluhur, sarta 

wewujjudan anggone nguri-uri budaya. Panliti nduweni 

pangarep-arep kanthi anane panliten ngenani TPDSG lan 

TPDSK iki, bisa migunani tumrap pamaca uga panliten 

saemper sabanjure, jalaran akeh banget tradhisi lan budaya 

kang ngrembaka ing bebrayan Jawa saben papan, menehi 

kawigaten dhewe sajrone panliti nindakake panlitten. 



 Komparasi Tradhisi Ing Pasareyan Dewi Sekardadu Dhusun Gondang  Kabupaten Lamongan Lan Dhusun Ketingan 

Kabupaten Sidoarjo 

15 

 

 

 

KAPUSTAKAN 

 

Bagus, Ida. 2016. Teknik Wawancara dan Observasi untuk 

Pengumpulan Bahan Informasi. Bali: 

Cipta Udayana. 

 

Bungin, Burhan. 2007. Penelitian Kualitatif. Jakarta: 

Kencana 

 

Danandjaja, James. 1997. Folklor Indonesia.Jakarta: PT. 

Midas Surya Grafindo. 

 

Endraswara, Suwardi. 2015. Etnologi Jawa: Penelitian, 

Perbandingan, dan Pemaknaan Budaya. 

Yogjakarta: CAPS . 

 

Endraswara, Suwardi. 2006. Metode, Teori, Teknik, 

Penelitian Kebudayaan:Ideologi, 

Epistimologi, dan Aplikasi. Yogyakarta: 

Pustaka Medyatama. 

 

Farida, Yusuf. 2000. Evaluasi Program dan Instrumen 

Evaluasi. Jakarta: Rineka Cipta 

 

Harsojo. 1988. Pengantar Antropologi. Bandung: 

Binacipta. 

 

Herusatoto, Budiono. 2003. Simbolisme dalam Budaya 

Jawa. Yogyakarta: Hanindita Graham 

Widya. 

 

Hersapandi dkk. 2005. Suran Antara Tradhisi dan 

Ekspresi Seni. Yogyakarta: Pustaka 

Marwa 

 

Jacobus, Ranjabar. 2006. Sistem Sosial Budaya Indonesia: 

Suatu Pengantar. Bogor: Ghalia 

Indonesia 

 

Kaplan dan Manner. 2000. Teori Budaya. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

 

Koentjaraningrat.    2010. Manusia dan Kebudayaan 

Indonesia. Jakarta: Djambatan 

 

Koentjaraningrat. 2009. Edisi Revisi Pengantar Ilmu 

Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

 

Koentjaraningrat. 2004. Manusia dan Kebudayaan Di 

Indonesia. Jakarta: Djambatan. 

 

 

Kuntowijoyo. 1999. Pengantar Ilmu Sejarah. Yogyakarta: 

Bentang Budaya 

 

Maran.2007.Pengantar Logika. Jakarta: Grasindo 

 

Maryaeni .2005. Metode Penelitian Kebudayaan. Jakarta: 

Bumi Aksara 

 

Moleong , Lexy J. 2007. Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Bandung: Remaja Rosda Karya. 

 

Muslich, Hanief dkk. 2001. Ziarah Kubur Wisata 

Spiritual. Jakarta: Al Mawardi Prima 

 

 

Nazir, Moh. 2005. Metode Penelitian. Jakarta: Ghalia 

Indonesia 

 

Poerdarwinta.1976.Kamus Umum Bahasa Indonesia. 

Jakarta: Balai Pustaka 

 

Rendra, 1984. Mempertimbangkan Tradisi. Jakarta: PT 

Gramedia 

 

Soerjono, Soekanto.2006. Sosiologi Suatu Pengantar. 

Jakarta: Raja Grafindo Persada 

 

Solikhin, Muhammad. 2009. Kanjeng Ratu Kidul dalam 

Perspektif Islam Jawa. Yogyakarta: 

Narasi. Diunduh tanggal 6 Januari 2020. 

https//:books.google.co.id/book.com  

 

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian 

Kebudayaan. Surabaya:Citra Wacana. 

 

Sugiyono.2007. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: 

Alfabeta 

 

Sumardjo, Jacob.2006. Arkeolog Budaya Indonesia. 

Jakarta Balai Pustaka 

 

Suseno, F.M. 2003. ETIKA JAWA: Sebuah Analisa Falsafi 

Tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa. Jakarta: 

PT Gramedia Pustaka Utama  

 

Sutarto Ayu dan Sudikan, Setya Yuwana. 2008. Pemetaan 

Kebudayaan di Propinsi Jawa Timur. 

Jember: Biru Mental Spiritual Jatim dan 

Kompyawisda Jatim 

 

Suwarni.2011. Dasar-Dasar Upacara Adat Jawa. 

Surabaya:Bintang 

 

Suwarni dan Widayati. 2015. Mengenal Sekilas Tradisi 

Jawa. Surabaya: Bintang. 


