TRADHISI GUMBREGAN MAHESA ING DESA BANYUBIRU
KECAMATAN WIDODAREN KABUPATEN NGAWI

(Tintingan Folklor)

E-JOURNAL

2

UNESA

Dening:
AGNES WAHYU LARASITA
16020114074

UNIVERSITAS NEGERI SURABAYA
FAKULTAS BAHASA DAN SENI
JURUSAN PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA DAERAH

2020



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

TRADHISI GUMBREGAN MAHESA ING DESA BANYUBIRU KECAMATAN
WIDODAREN KABUPATEN NGAWI
(Tintingan Folklor)

Agnes Wahyu Larasita
S-1 Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah (Jawa), Fakultas Basa lan Seni, Universitas Negeri Surabaya
Agneslarasital 6020114074(@mbhs.unesa.ac.id

Drs. Sukarman, M.Si
Dhosen Jurusan Pendhidhikan Basa lan Sastra Dhaerah (Jawa), Fakultas Basa lan Seni, Universitas Negeri Surabaya

Abstrak

Tradhisi Gumbregan Mahesa diadhakake ana ing cedhak Kedhung gawe aduse kebo iki minangka wujud
folklor setengah lisan sing ana ing Desa Banyubiru, Kecamatan Widodaren, kabupaten Ngawi. Tradhisi Gembregan
Mabhesa bisa disingkat TGM iki minangka tradhisi kang isih diuri uri dening para masyakarat ing sakiwa tengene. TGM
iki minangka pralambang ngenani wujud pangucap syukur asil panen lan wujud syukur amarga kebo-kebo isih
diparangi sehat. Tradhisi iki isih ngrembaka wiwit mbiyen nganti saiki lan dilakokake setaun pisan

Banjur ing undheran panlitene yaiku (1) Kepriye mula bukane TGM ing Banyubiru, (2) Kepriye tata laku
adhicara TGM ing Desa Banyubiru, (3) Apa wae ubarampe kang ana ing adhicara TGM ing Desa Banyubiru (4) Apa
makna saka TGM ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi, (5) Apa fungsi saka TGM ing Desa
Banyubiru, (6) Kepriye upaya ngenani pelestarian TGM ing Desa Banyubiru. Kabeh iku mau minangka wujud saka
TGM sing nggunakake tinthingan Folklor setengah lisan

Panliten ing kene bisa menehi gambaran ngenani anane TGM ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren
Kabupaten Ngawi kanthi tintingan folklor lan kanggo ndudhah perangan ngenani TGM kang dadi kabudayan Jawa,
nambahi bab kawruh kanggone saperangan panliten liyane sing ngenani bab tradhisi Jawa sing mligine ngenani Upacara
TGM ana ing Desa Banyubiru Kabupaten Ngawi, Nglestarekake tradhisi Jawa mligine Upacara TGM ing Desa

Banyubiru.

Supaya bisa mecahake apa sing dadi undhering panliten iki, kudu ngunakake konsep lan teori kang trep lan
mathuk. Ngenani panliten iki kalebu panliten jinis folklor. Banjur nggunakake metodhe panliten deskriptif kualitatif.
Ana ing njero sumber dhata iki jinise ana loro yaiku sumber dhata primer lan sumber dhata sekunder.

Ngenani asile panliten iki ngandharake wujud panliten ana tata lakune yaiku: Musyawarah desa, Ngresiki desa,
nyiapake piranti lan ubarampen, masak bebarengan, menehake panganan rakan, nyenthelaku kuoat lepet, slametan,

nglumpukne kebo, arak arakan tumpeng, hiburan, dedonga, ngguyang kebo, kebo digiring kanggo mulih

Tembung-tembung wigati : wujud pangucap syukur, Tradhisi Gumbregan

PURWAKA
1.1 Landhesan Panliten

Kebudayaan kang ana iki minangka bentuk warisan
saka para leluruh sing kudu dijaga lan dilestarikake. Salah
siji titikane para masyarakat Jawa iki yaiku nglestarikake
budaya sing diwarisake saka para leluhur. Saben
kebudayaan/budaya/kearifan lokal iki nduweni ancas kang
beda-beda lan nduwe sejarah kang uga beda-beda. Bab iki
bisa didelok mligine Indonesia ing Tlatah Ngawi. Tradisi
Gumbregan Mahesa ing Desa Banyubiru iki yaiku kalebu
ngenani kabudayaan sing lokal, amarga tradhisi nduweni
bentuk lan warna dhewe sing beda antarane dhaerah siji
uga sijine sing nganti seprene uga isih diuri-uri. Tradhisi
Gumbregan Mahesa yaiku tradhisi kanggo bentuk wujud

syukur, marang Gusti amarga uwis maringi sehat kebo-
kebo nganti rampung anggone nggarap sawah. Tradhisi iki
dianakake setaun pisan nepaki bubar panen. Tradhisi iki
narik kawigaten yaiku ngenani kagiyatan sing bisa
nglumpukake kebo sing cacahe ana kurang luwih satus
kebo kanggo ditironi utawa digumbreki kanthi cara
bebarengan. Tradhisi Gumbregan Mahesa iki dianakake
ana ing wayah panen sing kaping pindho utawa kaping
telu. Bab iku manut karo dina sing nyedhaki karo jumah
pahing yaiku dina Gumbregan Kebo. Sadurunge objek
Tradhisi Gumbregan iki durung nate ditliti dening sapa
wae. Mula saka kuwi, panliti nduweni greget kanggo nliti
kang ngangkat bab iki dadi objek kanggo laporan skripsi.
Alasan liyane yaiku ngenani Panrasane panliten bab iki



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

durung nate ana kajaba ana ing tlatah Ngawi. Banjur
ngenani makna-makna kang ana ing ubarampen lan tata
laku iku mau wis lumaket ana ing panguripane para
masyarakat Desa Banyubiru. Ubaramepn kang ana iki uga
padha kaya biasane ana ing Tradhisi liya-liyane.

Panliti bakal ngrembug ngenani mula bukane
Tradhisi Gumbregan Mahesa, titi leksana adhicarane, apa
wae ubarampene, makna filosofis saka tradhisi Gumbregan
Mahesa, fungsi saka Tradhisi Gumbregan Mahesa, lan
upaya pelestarian Tradhisi Gumbregan Mahesa. Kabeh
iku bakal diwujudake sajroning Laporan Panliten kanthi
irah-irahan Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa
Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan folklor). Kabeh bakal diandharake kanthi cetha
ana ing ngisor iki.kasebut, tradhisi Gumbregan bisa dadi
sawijining tradhisi sing nduweni pambiji sing luwih
tinimbange karo tradhisi-tradhisi liyane.

1.2 Underan Panliten

Saka andharan lelandhesan panliten kang ana ing
dhuwur bisa didudut underan kang kaya mangkene, yaiku:
(1). Kepriye mula bukane Tradhisi Gumbregan Mahesa
kang ana ing Banyubiru Kecamatan Widideren
Kabupaten Ngawi?
Kepriye tata laku adhicara Tradisi Gumbregan
Mahesa ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren
kabupaten Ngawi?
Apa wae ubarampe kang ana ing adhicara Tradhisi
Gumbregan Mahesa ing Desa Banyubiru Kabupaten
Ngawi?
Apa makna saka tradhisi Gumbregan Mahesa ing
Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten
Ngawi?
Apa fungsi saka Tradhisi Gumbregan Mahesa ing
Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten
Ngawi?
Kepriye upaya ngenani pelestarian Tradhisi
Gumbregan Mahesa ing Desa Banyubiru Kecamatan
Widodaren Kabupaten Ngawi?

Q).

3).

(4).

(5).

(6).

1.3 Ancas Panliten
Adhedhasar underan panliten ana ing ndhuwur iki,
ancas panliten iki bakal dijlentrehake kaya ning ngisor iki
(1). Mangerteni mula bukane Tradhisi Gumbregan
Mahesa kang ana ing Banyubiru Kecamatan
Widideren Kabupaten Ngawi

(2). Mangerteni Tata laku adhicara Tradisi Gumbregan
Mabhesa ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren
kabupaten Ngawi

(3). Mangerteni ubarampe kang ana ing adhicara Tradhisi

Gumbregan Mahesa ing Desa Banyubiru Kabupaten
Ngawi

(4). Mangerteni makna saka tradhisi Gumbregan Mahesa

ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren
Kabupaten Ngawi

(5). Mangerteni fungsi saka Tradhisi Gumbregan Mahesa
ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren
Kabupaten Ngawi

(6). Mangerteni upaya pelestarian Tradhisi Gumbregan

Mahesa ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren
Kabupaten Ngawi

1.4 Paedah Panliten

Manfaat teoritis saka panliten iki yaiku kanggo
nambah pengetahuan lan dadi bahan referensi kanggo
disiplin ilmu sosiologi. Uga ana manfaat utawa paedah
liyane saka panliten iki yaiku: (1). Pamaca  Bisa
mangerteni babagan jlentrehan mula bukane Tradhisi
Gumbregan Mahesa (2). Pamaca bisa mangerteni kepriye
carane masyarakat kanggo njaga tradisi Gumbregan
Mahesa iki ing era moderenisasi iki, (3). Bisa mangerteni
apa teges lan paedah saka Tradhisi Gumbregan Mahesa
kanggo masyarakat desa Banyubiru (4). Bisa mangerteni
ngenani kepriye upaya kanggo nglestarikake Gumbregan
Mabhesa lan Tradhisi liyane kang ana ing tlatah Jawa.

1.5 Wewatesan Panliten

Ngenani watesane yaiku ngrembug bab ngenani
mula bukane Tradhisi Gumbregan Mahesa, titi leksana
adhicarane, apa wae ubarampene, makna filosofis saka
tradhisi Gumbregan Mahesa, fungsi saka Tradhisi
Gumbregan Mahesa, lan upaya pelestarian Tradhisi
Gumbregan Mahesa ing Desa Banyubiru, Kecamatan
Widodaren, Kabupaten Ngawi

1.6 Wewatesan Tembung

Wewatesan teyembungan iki nduweni ancas supaya
bisa meruhi apa wae sing bakal dibahas ana ing panliten
iki lan supaya ora kliru anggone negesi tetembungan
(1) Tradhisi

Tradhisi yaiku asil saka cipta uga karya sing
kasumber saka manungsa kang awujud objek material,
kepercayaan, khayalan, kedadean kang wis diwarisake
saka generasi tumuju generasi sawise.
(2) Folklor

Tradhisi kang kolektif sawijining bangsa sing
disebarake lumantar lisan utawa awujud tumindak banjur
nuwuhake gegayutan saka generasi siji ing generasi
sabanjure kang ana (Danandjaya,1984:2)
(3) Kabupaten Ngawi

Kabupaten Ngawi minangka sawijining bagian
dhaerah kang ana ing propinsi Jawa Timur sing ana ing
wilayah kulon sing watesane karo dhaerah Jawa Tengah.
(Wikipedia)



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

(4) Gumbregan

Gumbregan yaiku tradhisine wong Jawa kanggo
mengeti dina lair ana ing saben sasi. Biasane uga ditegesi
weton jawa.. (Wikipedia)

TINTINGAN PANLITEN
2.1 Panliten Saemper

Panliten iki ngenani tradhisi Gumbregan Mahesa
ing Desa Banyubiru kanthi nggunakake tintingan folklor
iki dadi panliten kaping pisanan, mula saka iki panliten
ngandharakae bab-bab sing gayutane karo Tradhisi
Gumbregan Mahesa. Ana ing saperangan panliten
sadurunge rada saemper utawa padha karo panliten iki.
Yaiku panlitene Dyah Ayu Purwandahi (2014) Kanthi
irah-irahan “Tradhisi Balang Sega ing Desa Tondomulyo,
Kedungadem, Bojonegoro (Tintingan Wujud, Makna,
Fungsi lan Owah-owahan Gingsire Tradhisi)” skripsi iki
ngrembug ngenani mula bukane tradhisi Balang Saga,
fungsi tradhisi lan dampak ritual Balang Sega

Panliten sabanjure yaiku kanthi irah-irahan
“Tradhisi Manganan Ing Desa Janjang Kecamatan jiken
Kbupaten Blora (Tintingan Wujud, Makna, Fungsi lan
Owah-owahan Gingsire Tradhisi) kang ditliti dening
Ariviana Poncowati (2015). Skripsi iki ngrembug ngenani
kaya apa Tradhisi Manganan iki,

Ing kene panliten bakal ngandharne babagan
ngenani mula bukane Tradhisi Gumbregan Mahesa, titi
leksana adhicarane, apa wae ubarampene, makna filosofis
saka tradhisi Gumbregan Mahesa, fungsi saka Tradhisi
Gumbregan Mahesa, lan upaya pelestarian Tradhisi
Gumbregan Mahesa kang ana ing Desa Banyubiru. Banjur
nganggo cara tintingan folklor kang mligikake kanggo
para warga panyengkuyunge sing mligine warga ing
Kabupaten Ngawi.teori lan konsep sing digunakake ana
ing njerone yaiku ana ing gayutane karo punjering panliten
yaiku konsep kabudayan, konsep folklor, lan isih akeh
liyane.

2.2 Konsep Masyarakat lan Kabudayan Jawa

Masyarakat lumrahe yaiku manungsa minangka
sawijining panggolongan  kang gegayutane nduweni
kepentingan kang padha. Lumantar masyarakat, bisa
nuwuhake kabudayan sing ana ing dhaerahe siji lan sijine.
Miturute Ahmadi (1997:97) ngenani masyarakat iku
kumpulaning manungsa sing ana ing alam ndonya iki sing
uwis nduweni tatanan urip, lan adat istiadat,uga norma-
norma sing diugemi dening lingkungan panguripane. Ciri
khase wong jawa biasane yaiku nduweni sifat gotong
royong lan sikap tulung tinulung. Banjur ana ing njerone
masyarakat jawa iki ana budaya sing maneka warna
wujude kang adi luhung. Ana ing sajroning andharane
Taylor (Sulaeman,1998:10) ngenani kabudayan minangka

wujud anane pangrasa kang ana ing pangrasane para
bangsa ngengingi seni, moral,kawruh lan hukum uga adat
pakulinan kang tuwuh ana ing masyarakat. Banjur saliyane
kuwi, (Koentjaraningrat 2003:3) ngandharake ngenani
tutikane budaya kang enek enem yaiku 1). Budaya bisa
disinaoni kayata nyinaoni paribasan, crita rakyat lan
legendha, 2). Nduweni simbol utawa pralambang, 3). Bisa
diwarisake kanthi turun-temurun, 4). Bisa owah lan
ngrembaka, 5). Gampang anggone dimangerteni, 6).
Nduweni teges kan wutuh lan padha gegayutane.

2.3 Konsep Tradhisi

Tradhisi yaiku sakabehe perangan kayata adat,
kapiyatan, lan ajaran sing turun temurun wiwit mbiyen.
Banjur Koentjaraningrat (1987:11) nduweni panemu
ngenani bab patang tingkatane saka adat tradhisi iki,
yaiku (1) tingkat sistem norma yaiku sing ngenani bab
nulai nilai budaya sing gegayutan karo kadhapuke para
warga kang ana ing bebrayan sing isa nyebabake
pangowahan ing saben wektune,(2) tingkat nilai budaya
yaiku sing gegayutane karo sing bisa ngasilake
saperangan konsep ngenani apa sing dientukake ajilan
biyasane gegayutane karo sipat emosional saperangan
uwong utawa jiwane para manungsa sing ngenani sifat
tulung tinulung kang ana ing sasambungan iki; (3)
tingkat ukum iki ngenani bab hukum-hukum sing wis
mlaku ana ing sesambungane bebreayan kayataukum waris
lan adat palakrama, banjur (4) ngenani tingkat aturan
khusus iku kang gegayutane karo aturan-aturan
tumrap tumindak  sing ana  batese ing
bebrayan lan nduweni sipat sing konkrit kayata aturan
ngenani ukum solahbawa. .

ana

2.4 Upacara Adat

Upacara yaiku aktivitas utawa kagiyatan sing ditata
karo ukum lan adat sing ana ing masyarakat. Sing ana
sambung rakete karo saperangan pariwisata sing ana ing
pawongan iku dhewe (Koentjaraningrat, 1980:14)
Lumantar upacara adat, masyarakat Jawa bisa njangkepi
kabutuhan rohani lan kabutuhan spiritual. Kagiyatan sing
nduweni ancas kanggo mengeti kadadeyan tartamtu kang
wigati, dene upacara sing wigati tumrap bebrayan Jawa
tegese slametan. Banjur upacara yaiku wujud rekontruksi
saka prastawa ing panguripan kang sengaja ditindakake
kanthi awujud apa wae sing dipocapake.

2.5 Konsep Folklor

Alan Dundes ana ing (Danandjaya, 2007:2) tegese
Folk yaiku sakumpulane manungsa sing nduweni
pratandha sosial, fisik lan budaya. Banjur yen lore yaiku
saperangan kabudayan sing diwarisake kanthi turun-
temurun mawa bentuk lisan utawa lewat perangan tuladha.



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

Banjur ngenani folklore miturut Brunvanda (sajrone
Hutomo, 1991:8-9) kaperang dadi telung bagian, yaiku: 1)
Folklor Lesan, yaiku sing wujude minangka lisan, 2)
Folklor Setengah Lesan, yaiku awujud campurane saka
unsur lesan uga unsur dudu lesan 3) Folklor Dudu Lesan,
yaiku awujud perangan ora lesan masiya gawene kanthi
cara lesan, wujude sing wujude yaiku material kaya
sandhangan, panganan-panganan masyarakat utawa para
warga, obat-obatan tradisional, banjur kesenian awujud
kerajinan para rakyat lan basa isyarat.

2.6 Konsep Makna Lan Simbol
Makna yaiku angenani teges, surasa utawa ngenani

katrangan. Ing kamus Basa Indonesia ana makna sing
tegese yaiku babagan sawijine teges sing ngandhut
samubarang kang ngandharake ancas tartamtu. Interaksine
karo wong liya lumrahe ditegesi karo makna. Tuwuhe
makna yaiku saka asile interaksi sing antarane manungsa
karo manungsa liyan. Perangane tandha yaiku ana: 1)
ikon/icon iki kaya pepadhan sing padha karo samubarang
sing bisa ditandhai sing kayata gagasane lan gambarane,
bab iku bisa njalari anane tandha, 2) indeks yaiku tandha
sing dumadi sabab musababing lan apa sing diwalake, 3)
simbol yaiku ngenani prantandha/bukti sing dientukake
saka anane paugeran sing sing ana utawa konvensi,
tuladhane kayata yen noleh iku tandhane ana sing nyeluk.
2.7 Konsep Piguna

Paedah lan piguna sing ana ing sajroning folklor iki
ngandhut ancas sing bisa narik kawigaten para masyarakat
saengga manut anggone nguri-uri tradhisi amrehe tetep
lestari lan terus ngrembaka. Banjur pranata kabudayan iki
ana wolu yaiku ngenani: (1) pranata sing gunane kanggo
njangkepi kabutuhan panguripan awujud paseduluran, (2)
pranata sing gunane kanggo njangkepi kabutuhane
manungsa, (3) pranata sing gunane kanggo mujudake
kaendahan, (4) pranata sing gunane kanggo njangkepi
manungsa knggo ngabekti marang Gusti lan utawa barang
gaib, (5) pranata sing gunane kanggo ngatur lan ngolah
keseimbangan antarane panguripan lan kekuasaan, (6)
pranata sing gunane kanggo ketentreman urupe manungsa,
(7) pranata sing gunane kanggo njangkepi kabutuhan
(8) pranata sing gunane  kanggo
panggulawenthahe manungsa.

manungsa,

2.8 Konsep Upaya Pelestarian

Tegese nglestarikake iki minangka wujud kagiyatan
utawa sing dilakokake kanthi terus terusan, ana arahe dan
terpadu supaya bisa mujudake ancas tartamtu kanggo
meruhi anane saperangan bab sing tetep ana sing sipate
abadi, dinamis luwes lan selektif, bab iku diandharake

4

dening A.W. Widjaja (1986) ana ing sajroning (Jacobus,
2006:115)

Upaya kanggo nglestarikake budaya mligine
Tradhisi Gumbregan Mahesa iki lumantar 1) upaya saka
pemerintah, ing kene pemerintah kudu nduweni pangarsa
sing gedhe, 2) upaya saka sekolah, ing kene lembaga
sekolah uga nduweni peran bisa kanggo melu ngupaya
anane pelestarian,amarga sekolah minangka piranti kang
bisa nggayuh pengetahuan. lan 3) upaya saka masyarakat
umum, masyarakat kang dadi pokok instrumen kanggo
mbangun upaya sing gedhe iki (Prof.Dr. I Gede Pitana,
Bali Post, 2003)

2.9 Lelandhesan Analisis

Ana ing lelandhesan analisis iki digunakake kanggo
ngolah dhata sing ana hubungane karo TGM sing ngenani
bab sing bakal dijlentrehake. Banjur sing ana ing kene
nggunakake teori folklor, Fungsi lan resepsi saka
masyarakat, amarga ana ing sajroning Tradhisi Gumbregan
Mabhesa iki mesthi wae ngandhat akeh makna sing ana ing
sajroning tata laku, ubarampen lan isih akeh liyane.
Panliten TGM iki kalrbu dening folklor setengah lisan sing
wis dipercaya dening bebrayan wiwit mbiyen nganti saiki.
Utamane bab iki wigati kanggo para mudha lan generasi
sabanjure.

METODHE PANLITEN
3.1 Ancangan Panliten

Wigati banget kanggone nemtokake pamilihan
metodhe panliten ini ngene amarga metode iki mengko
bakal dipertanggujawabake. = Banjur panliten  sing
nggunakake irah-irahan kaya mangkene “Tradhisi
Gumbregan Mahesa ing Desa Banyubiru Kecamatan
Widodaren Kabupaten Ngawi (Tintingan Folklor)” ana
ing kene iki migunakake metodhe panliten
deskriptif kualitatif kanthi pamarekan Folklor. Moleong
(2005:3) ngandhjarake yen metodhologi kualitatif yaiku
minangka prosedhur panliten sing ngasilake dhata
dheskriptif arupa tetembungan sing katulis utawa lisan uga
tumindak sing diamati. Pendhekatan iki luwih nengenake
prakara latar lan individu kanthi holistis. Methode sing
digawe karo panliten iki migunakake metodhe deskriptif
kualitatif yaiku sing nggunakkae metodhe nyathet kanthi
njlimet uga tliti ngenani apa kang dirungokake, didelok
banjur diwaca lumantar nggunakkae metodhe wawancara
utawa ora, dhokumentasi kanthi sing resmi utawa ora
resmi, foto, video tape lan dhokumen. Panliten dheskriptif
iki luwih ngutamakake anane kwalitas dhata.

3.2 Objek lan Papan Panliten
Objek lan papan panggonan iki dipilih amarga
sangerteni panliti, pernagn iki durung nate ditliti. Banjur



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

bab iku bakal diandharake kanthi luwih cetha maneh ana
ing ngisor iki:
3.2.1 Objek Panliten

Tegese objek yaiku ngenani variable utawa
apa sing dadi punjere ana ing panliten panliten lumrahe
ngenani topik permasalahan sing dikaji ana ing panliten
iki. Objek sing bakale ditliti ing kene
yaiku ngenani tradhisi Gumbregan Mahesa ing desa
Banyubiru Kecamatan Widodaren kang ana ing Kabupaten
Ngawi saka tintingan Folklor seteangah lisan.

3.2.2 Papan Panliten
Papan kanggo panliten iki yaikuing papan wisata

“Desa  Kerbau” sing  dianakake ing  Desa
Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi.
Panliten milih tradhisi Gumbregan Mahesa iki amarga
tradhisi iki isih tetep dilentarikake masyarakat nganti tekan
saiki uga dadi asete para warga ing Kabupaten Ngawi.
Papan panggonan iki lumayan penak anggone jangkau.

3.3 Sumber Dhata lan Dhata Panliten

Ana ing sumber dhata lan dhata panliten ana ing
kene wigati banget, pamaca bisa dadi pitaya marang
tradhisi kasebut sing nyatane bener-bener anane. Bab iku
bisa lumantar amarga anane sumber dhata uga dhata lan

pamaca.
3.3.1 Sumber Dhata
Miturut Moleong (2005:157) sumber dhata

sajroning panliten iki yaiku tetembungan lan tumindak.
Banjur ana ing saluwihe iku ngenani dhokumen lan liyane.
Sumber dhata iku bisa diolechake saka informan. Banjur
informan jinise uga ana loro yaiku informan primer lan
informan sekunder. (Endraswara, 2008:220)

Dene sumber dhatai iku kaperang ana loro jinise
yaiku 1). Sumber dhata primer yaiku sumber dhata sing
mung dientukake saka sumber asli utawa sing pertama.
Tuladhane kayata responden lan internet yen informasi
kuwi wis sumebar lumantar internet. Dene 2). Sumber
dhata sekunder yaiku dhata sing uwis cumawis utawa wis
ana saengga kita mung garek nggoleki dan nglumpukake.
Tuladhane yaiku dokumentasi lan situs web.

3.3.2 Dhata Panliten

Dhata kang ana ing panliten iki awujud dhataalisan
lan dhata non lisan. Banjur bakal diandharake kanthi cetha
ana ing ngisor iki: 1) Dhata lisan yaiku ngenani dhata kang
arupi tetembungan, wacana utawa ukara babagan carita
Tradhisi Gumbregan Mahesa minangka apa wongan sing
diwawancarai utawa diamati minangka sumber dhata sing
paling utama. Wujud dhata lisan antuk saka asil observasi,
asil wawancara marang pawongan sing mangerteni
ngenani Gumbregan Mahesa lan asil angket kang awujud

tembung kayata carita mula bukane TGM, tata laku kang
ana ing TGM lan liya liyane. Dene 2) dhata non lisan
yaiku dhata kang arupa dhata katulis sing majuwud
gambar utawa poto utawa grafik.

3.4 Intrumen Panliten

Instrumen panliten yaiku ngenani alat bantu sing
digunanake ana ing metodhe njupuk dhata dening penliti
kanggo nganalisis asil panliten sing dilakokake ana ing
langkah panliten sabanjure. Banjur Arikunto (2010:134)
ngandharake instrumen panliten iki ana perangan kategori
yaiku : 1) instrumen sing sifate digawe kanggo nggolek
informasi ngenani perangan dhata utawa kahanan ngenani
sobjek utawa proses sing arepe ditliti, 2)instrumen-
instrumen sing paedahe digawe ngontrol saperangan bab
sing arep ditliti, banjur 3) instrumen panliten sing
digunakake dening panliti kayata panliti, alat bantu lan
daftar pitakonan.
3.4.1  Panliti

Tegese panliti yaiku salah sawijine pawongan
sing nindakake panliten iki. Ana ing panliti kene iki
kadhapuk dadi pawongan sing isa ngatur ing
sajerone panlite kang ditindakake, bab iku diandharake
dening Moleong (2005:163).

3.4.2 Dhaptar Pitakonan

Perangan Dhaptar pitakon iki gunane kanggo golek
informasi sing ditujukake dening para masyarakat kang
ana ing Desa Banyubiru lumantar Tradhisi Gumbregan
Mahesa iki. saka anane dhaftar pitakon iki panliti bisa
ngolehake informasi sing akeh lumantar narasumber.

3.4.3 Pedoman Observasi

Pedoman observasi yaiku bab sing kudu digatekake
lanikane nglakoni kagiyatan observasi. Pedoman observasi
iki minangka cara kang paling efektif lumantar njangkepi
nggunakake format kang dirantam sing isine bab-bab
ngenani kedadeyan lan tingkah laku sing kedadeyan sing
ana gegayutane karo Tradhisi Gumbregan Mahesa. Ana
ing observasi iki nduweni rong teknik yaiku observasi
langsung lan observasi terlibat.

3.4.4 Piranti panliten

Ing piranti panliten iki ngenani perangan sing
kanggo nyengkuyung anane panliten iki. Banjur piranti-
piranti sing dibutuhake nalika nglakoni panliten yaiku: 1)
Alat-alat recording utawa alat-alat rekam, 2) Piranti nulis
kayata buku lan pulpen sing gunane kanggo, 3) Nyiapake
daptar pitakonan kanggo narasumber/informan, 4)Kamera
digital, 5) Banjur panliti miwiti panliten kanthi nyiapake
apa wae piranti-piranti sing bakal dibutuhake,
nganalisis dhatane kanthi awujud skrispi.

lan



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

3.5 Tata Cara Nglumpukake Dhata

Panliten kualitatif, yen nglumpukake dhata panliten
iki minangka cara sing bisa digunakake dening panliti
kanggo nglumpukake dhata-dhata kang ana, bab iku
diandharake dening Arikunto (2010:100). Ana 3 tatacarane
nglumpukake dhata yaiku tatacara nglumpukake dhata,
Tata cara njlentrehake Dhata, Tata cara nyuguhake kasil
njlentrehane dhata.
3.5.1 Teknik Observasi

Miturute Danandjaja (1984:197) observasi yaiku
ngamati saperangan salah sawijine kadadean lan kahanan
kanthi cara nggambarne ngenani perangan
kasunyatan kaya apa sing lagi diingeti. Ngenani
Observasi sing digunakake panliten yaiku
ngenani observasi ferlibat.Yen miturut Sudikan (1991:87)
iki ngandharake yen ing teknik pengamatan iki kaperang
dadi loro yaiku pengamatan kanthi cara langsung lan
pengamatan biyasa. Pengamatan kanthi langung yaiku
panliti langsung mara ana ing lapangan lan nekani papan
panggonan sing digawe Banjur yen teknik pengamatan
biyasa yaiku panliten sing dilakokake ora langsung ateges
yaiku mung ngrungokake rekaman sing dilakokake dening
panliti..
3.5.2 Teknik wawancara
Miturut andharane (Sudikan, 2001:90) teknik
wawancara dilaksanakake kanthi nduweni ancas kanggo
ndadekake siji antarane dhata utawa katrangan Teknik
wawancara biasane kaperang dadi loro yaiku wawancara
berstruktur (berencana) uga wawancara ora berstruktur.
Banjur yen didelok saka wujud pitakokane, wawancara
kaperang dadi loro yaiku wawancara
wawancara ferbuka. Ana ing panliten ngenani Tradhisi
Gumbregan Mahesa iki nggawe
teknik wawancara terbuka. Ana ing panliten ngenani
teknik wawancara, panliti kudu nduwe konsep wawancara.

tertutup lan

3.5.3  Teknik Dokumentasi

Teknik dokumentasi iki digunakake kanggo
njangkepi dhata kang ana supaya kwatitas panliten bisa
dipercaya. Ngenani andharane (Arikunto, 2006:231)
yaiku kagiyatan kanggo nggoleki dhata ngenani variable,

sing arupa cathetan, transkrip, buku, prasasthi, lan

cathetan asiling rapat. Banjur ngenani jenis dokumentasi,
panliti milih dokumentasi kanthi cara primer lan
dokumentasi kanthi cara sekunder.

3.6 Tata cara Nganalisis dhata

Tatacara kanggo nganalisis dhata ing kene
nggunakakae cara nganalisis dhata panliten kualitatif,
yaiku: 1) open coding yaiku ngenani sakabehane dhata-

dhata saka Tradhisi Gumbregan Mahesa saakeh-akehe uga
ana sambung raekete karo topik wawancara lan observasi.
2) merang dhata-
dhata miturut kategorine, banjur 3) display coding yaiku
paltiti nggunakake dhata
mangerteni.

axial coding yaiku panliti banjur

supaya gampang anggone

3.7 Keabsahan Dhata

Miturute Sudikan (2001:169) ngenani keabsahan
dhata iki bisa dibuktekake kanthi cara sing kaping siji
yaiku nindakake proses triangulasi. Ana ing njero iku mau
proses triangulasi bisa dilakokakae Iumantar patang
tahapan yaiku trangulasi sumber dhata, nglumpukakae
dhata, banjur triangulasi ngenani methode nglumpukake
dhata lan ngenani triangulasi kanggo nggoleki teori sing
cocog. Sing kaping loro yaiku lumantar nindakake peer
debriefing yaiku ngenani perangan kanggo ngecak utawa
mriksa asile panliten sing bener. Banjur sing kaping telu
yaiku ana audit trial yaiku sing digawe kanggo ngecek
babagan dhata sing isih mentah kayata photo, rekaman lan
dhokumen sing digoleki

ANDHARAN LAN ASILE PANLITEN
4.1 Gegambaran Desa Banyubiru

Ana ing kene bakal dijlentrehake yaiku ngenani ana
gegambaran Desa Banyubiru kang diperang saka kahanan

alam desa ing Desa Banyubiru, struktur pamarintahane,
pendhudhuk  desa, pendhidhikane, pangupajiwane
masyarakat, agama lan sistem religi, basa kang

digunakake, banjur kahanan desa. Sakabehe kahanan kang
ana ing desa Banyubiru bakal diandharake ana ing ngisor
iki.
(1) Kahanan Desa Banyubiru

Desa Banyubiru iki manggon ana ing Kecamatan
Widodaren, winatesan langsung karo desa Sambirejo ing
sisih elor, desa Kedunggudel ana ing sisih etan, desa Jagir
ana ing sisih kidul lan desa Pakah ana ing sisih kulon.
Banjur Balai Desa Banyubiru ana ing Jl. Tretes, Dhusun
Sukorejo, Desa Banyubiru. Jarak tempuhe mara ing
Propinsi watara 221 Km, yen jarak saka Desa Banyubiru
mara ing kabupaten yaiku watara 23,7 Km, banjur yen
saka kecamatan watara 8 Km. Desa Banyubiru iki nduweni
wilayah jembare watara 1.330,76ha kang kaperang saka
pemukiman, kebon, tetanen, fasilitas umum lan isih akeh
liyane.

Struktur Pamarintah

Struktur pamarintah iki minangka tatanan kang utuh
sing kasusun saka perangan komponan pamarintah sing
kerjane ana sambung rakete lan gumantungan uga nduweni
pengaruh kanggo mujudake ancas lan fungsi pamarintah.
Bab iku kaya dene ing desa Banyubiru Kecamatan

0]



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

Widodaren Kabupaten Ngawi. Banjur ana ing saben
pamarintah desa iku mesthi ana strukture sing dumadi saka
pirang-pirang organisasi sing wis nduweni jejibahan utawa
tugase dhewe-dhewe kanggo nglayani para masyarakat
kang golek perlu.

Kahanan Pendhudhuk Desa

Yen ora ana pendhudhuk desa sing manggon ing
sawijining desa, mula desa kuwi ora bisa mlaku lan urip.
Saka ana ne pendhudhuk iku mau bisa nggawe kahanan
desa bisa maju utawa ora. Bab iku uga bisa didelok
lumantar anane pendhudhuk desa kang akeh, aktif lan
produktif. Pendhudhuk bisa digadhang gadhang nggae
perubahan sing siktifikan.

©))

Sistem Pendhidhikan

Kabeh manungsa sing urip ana ing ndonya iki
mesthi wae mbutuhake pendhidhikan kanggo ngatur pola
pikir sing trep. Lumantar pendhidhikan, manungsa bisa
nemtokake dalan panentu uripe ana ing tembene. Ora beda
karo apa sing ana ing Desa Banyubiru iki. pendhidhikan
bisa kaperang dadi loro yaiku pendhidhikan formal lan
pendhidhikan non formal. Pendhidhikan kang ana ing Desa
Banyubiru iki kagolong maju tinimbang jaman mbiyen

“)

sing kurang nduweni semangat kanggo nggayuh ilmu.

Q) Pangupajiwane Masyarakat
Ora beda karo para masyarakat kang ana ing Desa
Banyubiru iki. Paling akeh dadi sektor pertanian.

Saperangan saka wilayah Desa Banyubiru iki kanggo
sawah lan kanggo tanduran jagung. Saliyane iku saben
tegalan uga ditanduri pala pendhem lan palawija. Dadi bisa
didudut yen akeh-akehe para masyarakate dadi tani,
ananging uga ana sing dadi guru, pegawai negeri,
karyawan swasta lan peternak amarga akeh banget kewan-
kebo kang ana ing Desa Banyubiru

6) Agama lan Sistem Religi

Ana ing Desa Banyubiru iki, kabeh para
masyarakate nganut agama Islam sing cacahe 7.899 jiwa
padha nganut siji agama. Ananging ing kana anutane ana
sing beda-beda. Kanggo nglancarake anggone ngibadhah,
ing Desa Banyubiru iki mbangun papan kayata Mushola
lan Masjid. Meh ana ing saben dhusun nduweni mushola
lan langgar sing luwih saka siji. Saka kabeh masyarakat
sing nganut agama Islam iku mau, iya isih ana sing
percaya marang mitos lan ghoib uga kapitayan liyane

@) Basa Kang Digunakake

Ing Desa Banyubirun iki, kabeh pawongane
nggunakake basa Jawa sing logate meh kaya Jawa Tengah
amarga didelok saka wilayah dhaerahe sing mepet karo

perbatasan Jawa Timur lan Jawa Tengahan. Basa sing
digunakake ora kasar ning alus.

4.2 Mula bukane Tradhisi Gumbregan Mahesa

Mula bukane Tradhisi Gumbregan Mahesa iki ana
gegayutane karo Mula bukane Desa Banyubiru. Mbah
Kertiodjoyo iki sing miwiti lan nyiptakake desa iki.
Mbiyene mbah Kertiodjoyo minangka salah siji prajurite
Sultan Agung sing jaman semana nguasai Kerajaan
Mataram. Mbiyene gara-gara Sultan Agung iki ditundhung
ngalih metu saka Mataram karo pasukan Belanda amarga
pengen nguasai Kerajaane. Banjur amarga ana peperangan
iki lan ditudhung metu saka Desa Banyubiru iki salah
sijine saka prajurite sing asmane Kerjiodjoyo iku mau
pisah karo gromolane lan nduweni niat kanggo nggoleki
Sultan Agung sing nganti wektu kang suwe. Banjur
lumuke wektu, dheweke tekan tengahe alas-alas lan mlaku
terus mara wetan kanggo leren. Sanalikane leren iku mau
dheweke nemokake sendhang utawa danau cilik sing
banyune bening banget. saking beninge banyu kuwi rupane
biru. Rumangsa seneng banjur dheweke ngombe banyu
iku. Dirasa kesel awake, banjur dheweke ngedekake gubug
kanggo nunggu kahanane. banjur saka lumakune wektu
kang suwe, panggonan iku mau dadi rame lan akeh sing
mbangun gubug utawa omah kanggo urip. Saka akehe
pawongan kang ngedekake omah ana ing sakitare kana iku
mau banjur Kertoidjoyo njenengake panggonan iku mau
dadi Desa Banyubiru amarga ing kana ana sendhang kang
bening banget lan rupane nganti biru. Awit kuwi mau,
Desa banyubiru dadi panggonana kang asri banget.

Sithik mbaka sithik kabeh padha wiwit nguripake
swasana Desa Banyubiru iki. kabeh padha miwiti nandur
tanduran uga wis akeh sing nduweni ingon-ingon kewan
kayata kebo, sapi, wedhus lan pitik. Ananging ing kana
paling akeh sing diingu yaiku kewan kebo. Para
masyarakat padha nduwe sawah lan nggarap sawahe
nggunakake kewan kebo amarga ing jaman semana durung
ana sarana sing canggih. Para warga Desa Banyubiru
padha seneng ngingu kebo amarga kebo iku mau bisa
mbiyantu para warga sing nduweni sawah. Sawah
minangka sarana kanggo nggawa rejeki kanggone para
masyarakat. Mula saka kuwi TGM iki nganti ana amarga
isih ana gegayutane.

4.3 Tata Laku TGM

Tata laku sajroning TGM iki ana wiwitan, inti
adhicara lan pungkasan saka adhicara utawa ana titi siaga,
titi leksana lan ana titi purna. Adhicara wiwitan ana
musyawarah nganti nyiapake ubarampen kanggo adhicara.
Dene adhicara intine ana slametan kang ana ing omahe
dhewe-dhewe sing nduwe kewan kebo. Banjur sing
pungkasan yaiku nglumpukake kebo-kebo sing ana ing



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

Desa Banyubiru. Supaya luwih cetha maneh ngenani
kepriye wae tata laku kang ana ing Tradhisi Gumbregan
Mabhesa ing Desa Banyubiru iki, bakal diterangake ana ing
ngisor iki kanthi cetha maneh.

(1)  Titi Siyaga Adhicara Gumbregan Mahesa

Ana ing titi siyaga adhicara Tradhisi Gumbregan
Mahesa kang ana ing Desa Banyu biru iki yaiku kaping
pisan ana wawanrembug utawa rapat, resik-resik desa,
banjur nyiapake ubarampen kanthi bebarengan. Supaya
bisa luwih cetha maneh bakale dijlentrehne kanthi runtut
ana ing ngisor iki

4.3.1.1 Wawanrembug TGM
Adhicara ing Tradhisi Gumbregan
Mahesa iki kanthi nindakake musyawarah karo para
perangkat, sesepuh lan saperangan para warga sing ancase
ngrencanakake nata adhicara kasebut supaya bisa lunaku
kanthi tumata saka wiwitan nganti pungkasan.
(1) “Rembugan uatawa rapat iki dilaksanakake ana

wiwitane

ing daleme kasun utawa ana ing kantor Desa
Banyubiru, sing jelas pokoke gumantung
kahanan. Banjur ana ing rapat iki pisan dibentuk
ngenani struktur organisasine supaya wong sing
ditunjuk iku mau ora glagapan.”(Pak Warsito,
03 Pebruari 2020)

Saka cuplikan andharan wawancara ing ndhuwur
iku mau, ngandharake yen para warga Desa Banyubiru iki
padha nganakake rembukan utawa musyawarah dhisik
kanggo nemtokake kepriye wae adhicara Gumbregan
Mabhesa iki kalaksanan. Biasane ana ing adhicara kasebut,
dianakake limang dina utawa seminggu sadurunge
adhicara H supaya ana persiapan kang mateng lan tumata.
Banjur ana ing musyawarah iku mau uga mbentuk
kepanitiaan kayata sapa sing kajibahan dadi ketua panitia,
sekretaris, bendhahara, humas uga liya liyane. Supaya
acara mlaku kanthi lancar, saben kagiyatan utawa acara
perlu nduweni kepanitiaan.

4.1.1.2 Kerja Bakti

Sawise musyawarah ditetapake lan disetujoni
dianakake reresik lan nyiapake panggonan kanggo
nganakake Gumbregan Mahesa kasebut. Biasane kabeh
para warga kang ana ing Desa Banyubiru padha nyawiji
kanggo mbiyantu. Tuwa mudha padha nyawiji kanggo
ngrampungane kagiyatan. Bab iku kaya kang diandharake
ana ing asil wawancara kang ana ing ngisor iki:

(3) “Banjur biasane kabeh warga kang ana ing kene
padha gotong royong kanggo ngresiki desa iki
lan kanggo nyiapake panggonan Gumbregane.
Nanging ngenani panggonane sing digawe
nglumpuke kebo-kebo mbesuk ora mesthi.

8

Manut saka asile wawanrembug sing wis
disepakati.” (Mbah Abdul Mukti, 03 Pebruari
2020)

Saka cuplikan kang ana ing ndhuwur iku mau,
ngandharake yen sawise ngadakake rapat musyawarah
karo kabeh pihak sing teka lan padha disetujoni, banjur
sedina sadurunge hari H Tradhisi Gumbregan Mahesa
kalaksanan, dilaksanankake reresik Desa Banyubiru lan
nyiapake panggonan kanggo TGM. Biasane panggonan
kanggo ngleksanakake TGM iki ora tentu. Kadhangkala
ana ing lapangan sing ana ing Desa Banyubiru banjur
kadhangkala ana ing lataran alas jati sing cedhak karo kali
sing biasane kanggo aduse para kebo iku mau.

4.1.1.3 Masak Ubarampen kanggo

Biasane ana ing dina Jumat Paing sing digawe
gumbrekan iki, para warga sing nduweni kebo padha
budhal ana ing pasar kanggo blanja keperluan kanggo
masak panganane. Sawise blanja banjur para warga Desa
Banyubiru masak kanthi bebarengan saka omahe dhewe-
dhewe, ananing uga ana sing masak kanthi dadi siji karo
tangga liyane. Bab iku padha kaya sing diandharake saka
asile wawancara ing ngisor iki:

(1) “....Sedaya warga ingkang estri sami ngewangi
masak nggene kula, amargi kula ingkang
dipundawuhi ngurus sedaya tumpeng ingkang
baadhe dipundamel wonten ing slamean ing
bebarengan niku. lajeng dipun bagi anggenipun
masak.” (Surati, 31 Maret 2020)

Saka cupikan wawancara kang ana ing ndhuwur iku
mau, ngandharake yen salah siji warga kadhapuk dadi sing
ngurusi tumpeng sing cacahe ana satus iku mau. Kagiyatan
masak bebarengan iki uga kanggo ngraketake paseduluran
kang kaciptan antarane para warga Desa Banyubiru karo
liyane. Biasane kagiyatan masak masak iki dianakake ing
wayah wiwit tabuh isuk nganti sarampunge.

4.3.2 Titi Leksana Sajroning TGM

Ing sawijining Tradhisi kang ana ing sakiwa
tengene kita iki mesthi wae ana adhicara intine utawa
mlebu ana ing titi leksana. Titi leksana kang ana ing
tradhisi Gumbregan iki yaiku menehi panganan rakan
kanggo kebo kang ana ing kandhang, nyenthelake kupat
lepet ing kandhang, ngadhakake bancakan utawa slametan
dhewe kanthi cilik-cilikan, nglumpukake kebo sak desa
dadi siji. Supaya luwih cetha maneh, bakal diandharake lan
dijlentrehne kanthi cetha ana ing ngisor iki.

4.3.2.1 Kebo Diwenehi Panganan Rakan

Adhicara Gumbregan Mahesa kang ana ing desa
Banyubiru sing kapisan yaiku kebo diwenehi panganan
asil saka masak iku mau. Para kebo sing rong dina ora oleh



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

kerja lan dimanja iku mau, banjur diwenehi panganan. Bab
iku kalebu ing runtutane adhicara. Jlentrehan iki padha

kaya apa kang diandharake saka asile wawancara ing
ngisor iki:
(2) “.....panganan sing diwehne ing kebo kang ana

ing kandhang yaiku panganan rakan. Ing kana

ana ubi-ubian utawa uwi gembili, ketan, kupat

lepet, pulo(saka beras lan ketan). Kadhangkala

ana sing diwenehi sega tumpeng utawa sega

berkat barang. Carane menehne ning kebone

kanthi cara di dilatne ning lambe lan ilate

kebone dhewe dhewe.” (Surati, 30 Maret 2020)

Saka cuplikan kang ana ing nduwur iku mau
ngandharake yen tata laku sing ngancik ana ing dina
kalampahane adhicara Gumbregan Mahesa iki yaiku
menehi pangana rakan ana ing kewan kebo kang ana ing
kandhang. Ana ing Tradhisi Gumbregan utawa tironan
kebo iki wis lumrah yen ana perangan sing jenenge rakan.

4.3.2.2 Nyenthelake Kupat Lepet ing Kandhang

Sabanjure yaiku nyenthelake kupat lepet ing
kandhang kebone. Para warga sing nduweni kebo iku mau
banjur ndelehne kupat lepet ana ing kandhang. Bab iku
kaya apa sing diandharake ana ing asile wawancara ing
ngisor iki:

(3) “Sarampunge dicicipne ana ing kebo banjur
panganan iku mau digantungne ana ing
kandhang  kebone  dhewe-dhewe. Olehe
nyelehne uga sembarang wae. Biasane kupat
lepet iku mau dicenthelne suwene rong dina.”
(Surati, 30 Maret 2020)

Cuplikan andharan asil wawancara kang ana ing
ndhuwur iku mau ngandharake yen sawise panganan rekan
iku mau diwenehne kanthi cara didilat-dilatne ing kebone,
banjur pawongan sing nduwe kebo iku mau nyenthelake
kupat lepet ana ing kandhange kebo, bisa ana ing lawange
kandhang utawa cagakane kandhang.

4.3.2.3 Slametan ing Omahe Dhewe-Dhewe
Biasane slametan iki dienekake sawise menehne
panganan ing kebo-kebone. Slametan iki ora slametan
kang gedhe. Mung tangga teparo sing diundhang. Bab iku
padha kaya sing diandharake ana ing asile wawancara ing
ngisor iki:
(4) “....ngenani slametan Gumbregan iki mung cilik-
cilikan. Biasane uga ana sing ora ngundhang
para tanggane ananging dislameti lan didongani
dhewe banjur berkate slametan diweneh-
wenehne tangga cedhake omah.” (Surati 30

Maret 2020)

Saka
ngandharake

cuplikan kang ana iku

yen slametan utawa

ing nduwur

9

diadakake sing ana ing omah iku mung sedherhana banget.
mung ngundhang para tangga teparone banjur ana ing
ngujubne, biasane modin utawa sesepuh desa.
4.3.2.4 Nglumpukake Kebo-Kebo
Kebo-kebo kang ana ing Desa Banyubiru sing
cacahe akeh banget iku digiring lan diklumpukake dadi
kebo sing ana iku di wenehne kandhang sing uwis
disiyapake. Supaya luwih cetha maneh, bakal diandharake
lumantar asile wawancara kang ana ing ngisor iki:
(1) “...nglumpukake kabeh kebo sing digiring
tumuju ing panggon sing wis disiyapake.
Panggon iku mau ora tentu saben taune, pokoke
panggon kuwi cedhak karo kali amarga
sabanjure iku digawe kanggo prosesi ngedusi
kebo-kebo.” (Bandi, 03 Pebruari 2020)

Ana ing cuplikan kang ana ing ndhuwur iku mau,
ngandharake yen pas tata laku kebo diklumpukake ana ing
sawijining panggonan. Ngenani panggonana iku mau ora
tentu. Kadhang ana ing lapangan Desa Banyubiru. Banjur
kadhangkala uga ana ing panggonan alas sing wis diresiki
lan disedhiani.

Banjur ana ing perangan iki uga ana maneh
kagiyatane kaya ing ngisor iki:

(1) Arak-arakan Satus Tumpeng

Tumpeng sing cacahe satus iku mau diarak karo
para warga sing ana ing desa Banyubiru kayata para
pamong, para tani, para muda mudi lan liya-liyane.
ditambah maneh nggunakake klambi kebayak
beskapan utawa klambi sing temane Jawa. Tumpeng iku
mau diwadhahi tampah banjur dideleh ana ing nduwur
sirahe para anggota Kawiwitan saka
Kampung Kebo arak-arakan iki nganti panggonan sing

lan

arak-arakan.

uwis disedhiakake sing penting cedhak karo panggonan
pemandian kebo.

(2) Dedonga

Dedong. Ing kene lumantar didimpin dening
modin, para warga dedonga marang Gusti ngenani bentuk
pangucap sukur anggone maringi kanugreahan kanggo
panen sing malihpah uga panuwun kanggo para kebo sing
isih diparingi kasehatan.dedonga iki uga ngandharake
sithik ceramah utawa khotbah kanggo sing nonton.
Sejatine oea ana rutual khusus utawa dedonga kang
dhadekake ciri khas. Mung dedonga biasa banjur dedonga
pandonga kang ana ing kitab suci.

(3) Kroyokan Tumpeng
Ing tradhisi Gumbregan Mahesa iki uga ana sing
jenenge Tumpeng. Tumpeng sing maune diarak-arak lan

bancakan kang didongani iku mau banjur digawe kroyokan karo para



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

warga Desa Banyubiru lan kabeh sing ana ing kana. Kabeh
padha bungah amarga bab iku narik kawigaten banget.
para pamong kang ana uga kadhangkala melu njupuki.

4.3.3 Titi Purna TGM

Titi purna yaiku ngenani perangan tatalaku sing ana
ing pungkasan. Biasane titi purna iki ana ing mburi dhewe
sing digawe kanggo panutup ana ing sawijining adhicara
tradhisi  kab udayan kang ana. Ana ing adhicara
Gumbregan Mahesa iki ana titi purna kang ana yaiku
ngenani kebo sing diguyang ana ing panggon aduse kebo
banjur kebo dilebokake ana ing kandhang sing ora adoh
saka pnggon ngguyangi.

4.3.3.1 Kebo Diguyang Ing Kedhung

Para kewan kebo sing cacahe ana pitungatus iku
mau banjur digiring mara ing kali kanggo adus utawa
biasane ditegese diguyang. Siji mbaka siji kebo-kebo mau
nyempung ana ing mbumbangan. Mbumbangan iku mau
wis ana wiwit mbiyen sing mesthi digawe ngguyang kebo-
kebo sing enek ning Desa Banyubiru iki. ing kene sing
paling sakral yaiku para kebo iku mau diweheni minyak
mbondo sing dadi ciri khase ana ing Desa banyubiru
nalikane ngguyang para kebo sing ana ing desa kuwi.
Banjur biasane minyak blondo iku mau diwenchake
dening pak Bupati kanggo kebo-kebo sing ana. Ana ing
bagean menehi minyak mblondo iku mau uga ana
dedongane. Yaiku maca bismilah lan wacan dedonga sing
intine yaiku supaya kebo-kebo iki tetep sehat nganti
selawase.

4.3.3.2 Kebo Digiring Mbalik Kandhang

Sarampunge kabeh tatalaku tradhisi ing adhicara
Gumbregan Mahesa iki kalampahan kanthi lancar, sawise
kebo-kebo iku mau diguyang, banjur kebo-kebo iki mau
digiring mulih mara ing kandhang-kandhange dhewe-
dhewe. Bab iki dadi bab sing pungkasan ana ing adhicara
Gumbregan Mahesa iki. kabeh padha digiring kanthi
bebarengan ana ing kandhange dhewe-dhewe.

4.4 Ubarampen ing TGM

Tradhisi kang ana ing sakiwatengeni kita iki
nduweni perangan bab. Kayata ubampen lan piranti
kanggo sajroning tata lakune ing tradhisi utawa kabudayan
liyane sing wis ngrembaka kang ing sakiwa tengene Kita.
Ubarampen kang dimaksud yaiku ngenani kayata apa wae
panganan, lelawuhan, jajalan lan piranti-piranti liyane sing
ana ing tradhisi iku mau.
4.4.1 Ubarampen Ing Slametan

Ana ing sawijining perangan kang ana ing adhicara
slametan sing ana, mesthi wae nggunakake ubarampen
kang trep lan kadhang kala ora nate dioawahi lan ora nate

titinggalake. Ana ing adhicara slametan ngono kae mesthi
wae nggunakake ubarampen sing nduweni perangan sing
akeh lan maneka warna jinis lan bentukane. Ana ing
adhicara Gumbregan Mahesa iku mau, ubarampen menika
kudu ana lan kudu ditrepake. Akeh banget lan maeka
warna jinise kayata palawija, pala pendhem gedhang
setangkep, sega golong, ingkung utawa panggang, kupat
lepet, jadah mbili uwi, kulupan, jenang sumsum, dhawet,
jagung, kacang, srapah, bothok,karuk gimbal, srondeng,
bubur uga ana buah-buahan kanggo sesajen panambah
supaya luwih jangkep lan pepek maneh.

4.4.2 Ubarampen ing Kedhung

Ubarampen kang ana ing kedhung nalikae para
kebo kebo iku diadhusi yaiku ana loro. Yaiku blondho lan
minyak klapa asli. Ana ing kene iku ubarampene sakral
banget. kabeh mangereteni yen ubarampen iku mau ora
bakal diilangake amaraga wis ana kanthi turun temurun.
Nalikane ngedusi kebo-kebo kang akeh iku, para
masyarakat Desa Banyubiru iki didusi nggunakake
blondho. Blondho iki asale saka klapa sing diparut banjur
masak suwi nalikane wis dipisah karo minyake. Blondho
dadi sarat kang utama ana ing kene. Uga ngenani minyak
klapa asli sing digawe ngguyang kebo sing ana ing desa
Banyibiru

4.5 Makna Saka Tradhisi Gumbregan Mahesa

Makna sing kinandhut ana ing njerone tata laku lan
ubarampen Gumbregan Mahesa iki bisa uga ana sambung
rakete karo apa sing dadi pamikirane manungsa lan
filsafat jawa. Bab makna ing tatalaku lan ubarampen iki
wis ana wiwit mbiyen nagnti saiki kuwi ora mung sepele.
Perangan iki bakal diandharakea ana ing ngisor iki:
4.5.1 Makna Tata Laku Tradhisi Gumbregan Mahesa

Makna saben tata laku kang ana ing tradhisi
Gumbregan Mahesa iki akeh banget. wiwit makna wiwitan
adhicara nganti pungkasaning adhicara. Bab iku bakal
diandharake siji mbaka siji kabeh tatalaku kang ana ing
tradhisi Gumbregan Mahesa iki.

4.5.1.1 Musyawarah Tradhisi Gumbregan Mahesa
Pisanan yaiku ana musyawarah ing adhicara
Gumbregan mahesa adhicara wiwitan sing ana ing ngarep
dhewe mianngka bab kanggo ngrembug supaya
peranganadhicara bisa karantam kanthi apik. Saka
Gumbregan Mahesa iki ana musyawarah sing diikuti karo
anggota warga kang ana. Musyawarah kang ana ing
tradhisi iki nduweni makna supaya bisa kanggo ngatur
kabeh perangan sing bisa tunanta kanthi apik lan kabeh
pawongan kang ana ing adhicara iki bisa ngerteni kabeh
lan ora ana sing bisa ngrysak adhicara. Makna liyane yaiku
kanggo ngraketake paseduluran lan bisa kanggo mbangun

10



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

solidaritas lan toleransi yen ana ing satengahe adhiacar ana
sing beda panemu antara siji lan sijine

4.5.1.2 Kebo Diwenehi Pangana Rakan

Ana ing kene pawongan sing menehake panganan
rakan ing kebone iku ya sing nduwe. Kebo diwenehi rakan
kang dasusun saka kupat lewet gembili lan sega golong iki
minangka wujud panuwune sing nduwe dhumateng kebo.
Kebo diwenehi panganan rakan iki ateges nalika kebo
nggarap sawah lan mbiyantu pamilike iku, banjur kebo
bisa ngrasakake apa sing dadi rekasane ngewangi. Para
tani iki mujudake rasa sukure lumantar menehi sesajen
asile tetanduran dening kebone. Banjur saka kana uga bisa
didelok yen kebo iki uga bisa cedhak karo manungsa.

4.5.1.3 Nyenthelake Kupat Lepet ing Kandhang

Ing Tradhisi Gumbregan Mahesa iki ana perangan
sing jenenge nyenthelake kupat ana ing lawang utawa
cagakake omahee kebo. Para tani sing nduweni kebo iki
nyenthelake kupat lepet ana ing kandhange utamane ana
ing lawang utawa ing cagakake omah-omahane iki supaya
lancar anggone nggolek rejeki lan supaya kebo iki bisa
sehat terus nganti salawase mbiyantu para tani kang ana
ing Desa Banyubiru .

4.5.1.4 Slametan Ing Omahe Dhewe-dhewe

Slametan kang ana ing omahe dhewe-dhewe iki
minangka makna ngenani wujud sukur dhumateng Gusti
sing wis paring kesehatan lan keslametan ana ing kebo-
kebone. Saka perangan iku mau banjur ndadekake ana
supaya kita bisa tetep ngabekti marang Gusti masya wis
diparingi kamikmatan. Saka slametan iku mau banjur ora
ana iri dengki kang kadaden

4.5.1.5 Nglumpukake Kebo

Saka tradhisi Gumbregan iki maknane ngenani
kebo sing diklumpukake iki yaiku minangka wujud saka
supaya kebo siji lan sijine padha rukun lan bisa
ngumpulake rasa kekelurgaan mbak. Ora mung manungsa
wae. Kita ing kene iki uga ndhuweni rasa tresna marang
kebo-kebo iki. Saking akehe kebo kang ana ing Desa
Banyubiru iki minangka dadi aset kang nduweni nilai kang
dhuwur.

4.5.1.6 Arak-arakan Tumpeng

Arak-arakan tumpeng iki maknane yaiku supaya
urip kanthi terakhur ba iku amarga ana ing arak-arakane
baris lan ora ana balapan sing mlaku cepet. Kabeh iki wis
ketok ana ing arak-arakan iku mau. Banjur kita uga kudu
sareh anggone nglampahi pacoban kang ana ing ngarep
kanthi alon alon

4.5.1.7 Dedonga

Ana ing perangn iki maknane dedonga iki
minangka pangucap syukur dhumateng Gusti wis maringi
kanikmatan. Dedonga kanthi bebarengan sak desa iki
minangka makna ngenani guyup rukun kang diciptakake
ana ing masyarakat. Banjur saka dedonga iki ndhuwe
makna mligine kanggo Gunmbregan Mahesa iki yaiku
pangucap syukur dhumateng Gusti sing Maha kuasa sing
wis parinng kalimpahan ana ing kabeh petani kang ana ing
desa Banyubiru iki.

4.5.1.8 Kroyokan Tumpeng

Tata laku kang ana ing Gumbregan Mahesa iki uga
ana sing ngandharake ngenani kroyokan tumpeng. Ana ing
kene sing ditegese kroyokan ora kaya sing rebutan ngangti
ora nyiptakake swasana kang kondusif. Ana ing kene
tegese kroyokan tumpeng iki ngenani rejeki kang
diparingake saka Gusti. Ana ing kene iki maknane yaiku
yen kita minangka manungsa yen wis diparingi
kalimpahan rejeki, kudu bisa nggayuh kanthi tekad kang
kuat. Bab iku kaya yen njupuk tumpeng ananging akeh
sing njupuk lan ora bisa leluasa.

4.5.1.9 Kebo Diguyang ing Kedhung

Tegese kebo sing diyugang iku minangka makna
supaya ora kahindar saka lelara banjur kanggo ngresiki
badhane amarga bar dolanan karo kebo-kebo liyane singa
an ing kandhang iku mau. Uga ana panemu liya gen
diguyang iki supaya kebo-kebo kang ana ing panggon iku
mau tansah sehat amarga wis diadusi banyu klapa asli lan
blomdho iku mau

4.5.1.10 Kebo Digiring Mbalik Kandhang

Ana ing pungkasan para kebo kebo iku mua banjur
digiring karo sing ndhuwe tukuju ing kandhang. Ora mung
manungsa wae, kewan uga nduwe panggonan kanggo urip.
Banjur ngenani makna kang kinandhut ana ing njerone bab
iki yaiku ngenani yen kita wis tekan ngendi wae, kudu
eling mulih ana ing omah ora malah nglalekake omah sing
wis ana wiwit kita cilik nganti tuwa.

4.5.2 Makna Ubarampe Tradhisi Gumbregan Mahesa
Ana ing Tradhisi Gumbrekna Mahesa iki uga ana
makna saka ubarampen kang ana gegayutane karo ing
njerone adhicara iki bab iki ana tumpeng, kulupan, pitik
utawa ingkung, jadhah utawa tetel, kupat lepet, gedhnag
setanggep, bubur, endhog, sega golong, jennag, kacang,
srondeng, dhawet, bothok, karuk gimbal lan jagung.
Banjur bakal diandharake ing ngisor iki:
(1) Tumpeng
Tumpeng minangka syarat kanggo ana ing adhicara
slametan. Lumrahe adhicara iki nggunakake tumpeng

11



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

minangka pralambange wong Jawa. Wong jawa
mangerteni yen tumpeng iki tegese tumapaking panguripan
kang nindakake kanthi lempeng tumuju ing pangeran. Bab
iku kaya sing diandharake ing ngisor iki:

(4) “Tumpeng iki dadi pralambang panguripane
manungsa mbak. Tegese utawa maknane
tumpeng yaiku tumapaking panguripan kang
nindakake kanthi lempeng tumuju ing pangeran.
Tumpeng iki minagka prlambang urip. Saka
perangan iku manungsa kajaluk manungsa siji
lan sijine bakal dadi srawungan”(Suyadi 30
Januarai 2020)

Saka andharan kang ana ing ndhuwur iki
minangka perangan sing bisa kanggo kaca pangilone
masyarakat. Tegese yaiku manungsa kudu bisa mbedakake
tumindak kang becik lan tumindhak kang ora becik.

(2) Kuluban

Ana ing Desa Banyubiru iki, pawongane mesthi
wae ngolah apa kang ana ing sakiwa tengene dadi olahan
sing enak. Ora liya kaya kuluban iki. ana ing kene iki
kulupan pralambang wit-witan kang sing ana ing desa
Banyubiru iki. Bab iku kaya apa sing di jlentrehake ana
ing ngisor iki:

(5) “Dadi ngene mbak, Kuluban iki kanggone wong
kene yaiku tegese wit-witan kang ana ing Desa
Banyubiru. Kuluban iki kaya pralambang
kesuburane wong ing desa kene mbak.” (Suyadi
30 Januarai 2020)

Saka andharan kang ana ing ndhuwur iki
ngandharake yen kuluban iku tegese ngenani kasuburan
wit-witan utawa tanduran kang ana ing desa banyubiru
sing digawe sesajen kanggo adhicara Gumbregan Mahesa
iki.

(3) Pitik Utawa Ingkung

Ingkung iki ana ing jaman biyen dadi bab sing aji
banget nilaine. Bab iku tegese yen kita ora bakal saben
dina mangani pitik wae apa maneh ing jaman mbiyen.
kabeh kang ana ing pitik wiwit saka ngiosr nganti ndhuwur
iki penting banget. bab iki kaya sing duandharake ana ing
ngisor iki:

(6) “Ingkung iki dadi piwulangan sing becik tumrap
kita kabeh ora mung ngenani iki aning ngennai
yen kita urip ana ing ndonya iki tansah elling
lan waspadha ngenani apa wae. (Suyadi 30
Januarai 2020)

Bab kang ana ing cuplikan iki minangka perangan
pitutur yen tegese ingkung iki minangka perangan sing
bisa digugu. Ingkung iki pralambang pitutur kanggo para
manungsa kanggo jejibahan marang Gusti iku kudu sing
tenanan. Ora kena nyepelekake banjur uga tansah nyen

yuwun ana ing ngarsane gusti kanggo paring ampun
ngenani dosa-dosa kita ing suwe iki.

(4) Jadah Utawa Tetel

Jadah ing kene tegese yaiku bisa ngraketake
paseduliran. Bab iku kaya apa kang diandharake ana ing
ngisor iki lumantar wawancara:

(7) “Jadah iki tegese minangka pralambang bisa
ngraketake paseduluran mbak. Sampeyan
mesthi ngerteni yen jadah kuwi teksture lengket
utawa kelet” (Suyadi 30 Januarai 2020)

Saka andharan kang ana ing ndhuwur iki ngenani
tegese jadah yaiku bisa ngraketake paseduluran kang ana
ing desa Banyubiru.Kaya wujude jadah sing kelet lan kaya
ditetel-tetel iki, bab iku kaya pratandha yen pasedhuluran
iki kudu kaya mangkana.

(5). Kupat lepet

Teges utawa makna saka kupat lepet iki yaiku
menawi lewat nyuwun panganpunten. Banjur uaga ana
sing ngandharake yen kupat kepet iki minangka makna
kanggo nyuwun keslametan parang sing nggawe urip. Bab
iku kaya sing diandharake ana ing ngisor iki.

(8) “...Kupat lepet iki nduweni makna ngenani yen
nduwe lepat nyuwun panganpunten. Bab iku
uga diterusake ana ing panguripan” (Suyadi 30
Januari 2020)

Andharan kang ana ing ndhuur iku mbutekake
yen kita mangreteni ngenani yen salah kudu njaluk
ngapura lan ora bakal nduweni ati kang ala.

(6). Gedhang raja setangkep

Gedhang nduweni makna kang kinandhut yaiku
ngenani wujud syujkure masyarakat banjur gedhange iku
negesake yen bab iki maringi pakurmantan ana ing
leluhur sing mbaurekso Desa Banyuburi iki. Bab iki kaya
apa kang diandharake ana ing ngiosr iki:

(9) “..Gedhang iki nduweni makna yaiku iki kan
gedhang raja ta mbak. Mula saka kuwi iki
minangka eewujude pakurmatane desa Banyub
iru kango para leluhur sing wis mbangun Desa
Banyubiru ana ing mbiyene” (Suyadi 30 Januari
2020)

Andharan kang ana ing ndhuwur iki mau ngenani
Gedhang kang maknae piranti kanggo ngurmati para
leluhur utawa saka wae pawongan sing wiwit jaman
mbiyen mbangun desa nganti kaya ngene iki. uga bisa
ditujukake ana ing wong sing mimpin desa iki nganti saiki.

(7). Bubur
ana ing kene iki tegese bubur yaiku yen bubur sing
purane babang iki maknane dadi calon ibu dene yen bubur

12



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

sing purane putih iki pratandha dadi calon bapak. Bab iku
padha kaya apa sing diandharake ana ing ngiosr iki:

(10) “.....iki sing makna bubur iku mau ya mbak yen
wernane iku putih pratandha arep dadi calon
bapak dene bubure abang iku
pratandha arep dadi calon ibu” (Suyadi 30
Januari 2020)

Andharan kang ana ing ndhuwur iki ngenani
bubur. Maknane bubur merah iki diarani dadi calon ibu

wernane

yaiku amarga ana ing njero kandhungan utawa rahime
wanodya utawa ibu iki wernane putih. Banjur ngenani
bubur sing wernane putih iki kok bisa ditegesi calon bapak
yaiku digayutake karo rupa sprem akng ana ing wong
lanang.

(8). Endhog

Endhog minangka wujud perangan sing ana
gegayutane karo bab prakara awal nganti akhir. Bab iku
kaya apa kang diandharake ana ing ngisor iki:

(11) “Yen nghenani perangane iki maknane yaiku
ngeanni urip sing sarwa ana tahapan lan
rintangan kang dumadi ing njerone iku mau.
Kabeh padha diilung supaya ana ing pungkasan
bisa dadi apik” (Suyadi 30 Januari 2020)

Ana ing ndhuwur iki ngandharake yen Endog
digodhog lan disuguhne wutuh, supaya yen arep mangan
kudu diwonceki dhisik. Babagan kuwi sesambungan karo
piwulang jawa ngenani tata, titi, titis lan tatas, sing
nduweni arti etos kerja sing apik yaiku kerja sing
dirembug dhisik, teliti, bener itung itungane lan
pungkasane rampung kanthi apik.

(9). Sega golong
Makna kang sumirat ana ing sega golong kang ana
ing tradhisi Gumbregan Mahesa iki yaiku nganani tekat
sing dinduweni ana para masayarajt iki bisa nduweni
semangat kang kuat kaya dene wujud saka sega golong
kang bunder-bunder iku mau. Perangan iki kaya apa kang
diandhrake ana ing ngisor iki.
(12) “Saka sega golong iki minangka pratandha ten
tekat kang bulat kaya pa sing dadi wujuding
sega golong iki mau.” (Suyadi, 30 Januari 2020)
Saka cupilkan kang ana ing ndhuwur iku mau
ngandharake yen kita minangka pawongan iki kudu
nduweni tekat kang gedhe, tekat kang kuat ana ing
sajrenone iki. penyajianae kanthi bunder bunder sing
cacahe ana pitu. Bab iku kaya apa sing diandharake yen
Gusti nyipakake sakabenahe iki mung pitung dina. Bab iku
didelok saka yen menehi sega golong iki ccahe ana pitu

(10). Jenang

Jenang iku uga maneka warna bentuke yaiku ana
sing ptih lan biru. Saka wrna loro iku mau jelas wae ora
padha makne ana ing tradhisi Gumbregan Mahesa iki. bab
iki kaya apa kang diandharake ana ing peranganan iki:

(13) “..Sing jenang abang iku mau tegese tansah
pepeling marang apa sing dadi cikla bakale
banjur sing paling loro ana jenang putih sing
maknae yaiku ngenani apam kang dadi
lelanpahane iki kudu bisa eling marang kaya
kepriye mbiyene” (Suyati 30 Januari 2020)

Saka perangan andharan ing ana ing ndhuwur iki
minangka wujud teges saka jenang sing nggawe
panguripan kita bisa luwih katata kanthi apik.

(11). Kacang

Ana ing ubarampen iki kacang minangka nduweni
teges yaiku kudu bisa nglestarikake babagn tradhisi kang
ana ing sakiwatengeni kita.Bab iku kaya apa kang
diandharake ing ngisor iki:

(14) “...kacang iki tegese kudu bisa nglestarikake ana
sing dadri tradhisi kita kang ana...” (Suyadi 30
Januari 2020)

Saka andharan kang ana ing ndhuwur iki mau
ngandharake yen perngan iki kudu ditindakake dening
manungsa. Amarga bab iki ddai panunutun kang apik kan
panuntun sing cetha bnaget. Kita dikobgkon luwih apik
maneh anggone lumaku. Yen beck kudu dtindakke yen ala
kudu ditinggalake.

(12). Srondeng

Ing kene srondeng nduweni teges yen bisa
kanggo nglancarake panjaluk. Bab iku kaya apa kang
diandharake ing ngiosr iki:

(15) “Maknane srondeng iki minangka pralambang
sing bisa nglancarake rejeki mbak. Banjur
ngenani samubarang sing ambyar iki diwastani
uga saka srondeng.” (Suyadi 30 Januari 2020)

Cuplikan kang ana ing ndguwur iki minangka
perangan sing gegatutane karo apa ing ana ing panguripan.
Manungsa ora bisa adoh saka apa sing dadi panjaluke
marang Gusti. Gusti sing maringi rejeki kang tanpa upami
iki kudu kita imbangi karo perilaku kang apik lan sregep
ngibadah. Ana ing kene srondeng iki kaya pralambang
gawe ngaripiki urip kanggo tetep ngucapake syukur
marang Gusti sing maringi rejeki

(13) Karuk

Karuk iki digawe saka rong bahan yaiku beras lan
ketan. Para warga yakin amarga ba iku didadekne siji sing
kudu dijaga anggone pralambang paseduluran bab iku
kaya apa kang diandharake ana ing ngiosr iki:

13



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

(16) “Tegese karuk ana ing kene iki ngenani rasa
persatuan mbak. Dadi ngene, saka bahane iki
ana rong macem mula saka kuwi ba iku bisa
dadi rasa persatuan.” (Suyadi 30 Januarai 2020)

Saka andharan kang ana ing dhuwur iki
ngandharake yen karuk iki ngenani rasa persatuan amarga
ana rong bahan kang ana ing kene sing didadeken siji.
Mula saka kuwi, para warga uga pengin yen saka anane
pambeda kang ana ing masyarakat iki, bisa tetep
ndadekake rasa persatuan kang ana supaya tetep rumaket
siji lan sijine.

(14) Jagung

Saka perangan jagung iki kanggone para Warga
Banyubiru iki ngenani gambaran pamikirane oara
manungsa kang ana ing ndony aiki. Bab iku kaya apa kang
diandharake ana ing ngisor iki yaiku:

(17) “Perangan jagung iki tegese yaiku ngenani
pamikirane para manungsa mbak. Tegese yaiku
ngenani pakirane sing kudu ditumbuh lan
ngrembaka.” (Suyadi 30 Januarai 2020)

Saka andharan cuplikan asile wawancara kang
ana ing ndhuwur iki yaiku ngenani tegese jagung yaiku
ngenani gambaran pamikirane para manungsa sing kudu
tuwuh lan ngrembaka kaya jagung sing kudu dijaga,
disiram, lan dirabuk supaya tetep tuwuh. Banjur tegese
kaping loro yaiku ngenani gegambaran sareh. Kaya
kepriye tanduran jagung iku sing sithik-mbaka sithik
tuwuhe.

4.6 Fungsi saka TGM

Saliyane fungsi minangka dadi bab kanggo
panunwun dhumateng Gusti amarga wis panen lan kebo-
kebo iki isih sehat, banjur dianakake Gumbregan iki. kita
kadhangkala mung mangreteni ngenanai fungsi Tradhisi
Gembregan Mahesa iki kanngo perangna pangucapn
syukure para warna masyarakat dening Gusti sing wis
maringi kalimpihan rejeki lan bahasa wasas panjang umur
ana ing kebo-kebone iku mau. Banjur ana ing ngisor iki
uga bakal diandharake ngenani fungsi liyane saka
Gumbregan Mahesa kang ana ing Desa Banyubiru iki
fungsi panemu saka (William R. Bascom) ana fungsi
liyane minangka pengantar kang tuwuh kanthi anane
pangrembakane bakal diandharake ana ing ngisor iki:
4.6.1 Minangka Piranti Pendhidhikan
Pendhidhika minangka perangan sing wigati banget
tumrap panguripan kang ana iki. kabeh pawongan ora bisa
ngadoh saka sing jennege pendhidhikan. Lumantar
pendhishikan kita bisa mangreteni ngeanani apa apa wae
kang kinanadhuta na ing njero tradhisi kasebut. contone
kaya bab agama, bab tata krama, lan bab sosial. Sing

kapisanan ana perangan agama. Biasane ana ing tradhisi
ngene iki ngandhur bab agama. Kayata ana ing Tradhisi
Gumbregan iki ana tata laku slametan. Banjur ana ing
njero slametan iki mau ana dedonga-dedonga sing kudu
ditindaakalke bab iku ngandharake yen ana ing kene iki
bab agama uga dientukake. Sing kaping loro ana bab tata
krama. Gegayutane fungsi tradhisis karo tata krama yaiku
inambung banget. ana ing sadawane tata laku kang ana ing
Gumbregan Maheda iki akeh banget kagiyatan kang ana
ing njerone iku mau. bab kagiyatan sing akeh iku ora luput
saka anane para masyarakat kang teka lan melu cawe-
cawe. Mesthi wae antara siji sijine nduweni
interaksi.bab sing kaya ngene iki antarane para kawula
mudha lan para sesepuh dadi kuduana tata kramane.
Kepriye carane ngendika karo song sing lueih enom banjur
ing wong sing luwih tuwa bab iku nyata banget. banjutr
uag ana ras tepa selira.

Ana ing pungkasane yaiku ngenani bab nilai sosial.
Nilai sosila an ing kene iki dadi bab kang paling onja.
Amarga bab tradhisi Gumbregan Mahesa iki dadi perangan
kang gedhe banget. kula ana akeh pawongan kang terlibau
ing njerone. Mula saka kuwi kaciptaan sosial sing dhuwur.
Saka nilai sosial sing kabentuk iki mujudahe perangan
kayata yen diaturi rawh ana ing bancakan ing tanggane
bakal mara banjur saka perangae tradhisi ik uga nganakake
kerja bakti, bab iku sing marai nilai sosial iku kapupuk

lan

4.6.2 Minangka Wujud Syukure Masyarakat Dening
Gusti Pangeran
Tradhisi Gumbregan Mahesa iki ngenani fungsi
kanggo wujud pangucap syukur. Bab iku wis ketok banget.
anane wujud syukur ing ngansanipoun Gusti awit saka
pananen sing malimpah lan ora ana alangan sijipun. Banjur
sing paling wigati yaiku kebo-kebo kang ana ing sing

kang panjang. Mula saka kuwi, muwujud pangucap
syukure lumantra digumbreki iku mau. ora ana bab sing
bisa nandhingi bingahe para tani yen lagi panen kaya
Gumbregan Mahesa iki. kita minangka manungsa kang
urip ing ndonya iki mesthi wae nduweni rasa panuwun yen
wuis diparini saperangan bab ana ing kita. Bab iku uga ana
ing tradhisi iki. yen Gusti awe wis maringi kalimpahan
rejeki kan kalimpahan kasehatan ana ing kebo, banjur kita
kudu mbales kebajikan iku masya ora ana tandingane
kanthi lumantar maringi persembahan wujud asil panen
nalikane setaun iki.

4.6.3 Minangka Sarana Kontrol Sosial

Fungsi Gumbregan Mahesa ana ing babagan
kontrol sisial iki bakal ketok banget. bab iku bisa kita
delok ana ing tingkah laku para masyarakate ing
sawijinimg Gumbregan Mahesa iki. Yen tuladhane kaya

14



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

sing diandahrake ana ing ndhuwur iku, banjur bakal ana
babkanggo ngrubah iku tuladhane kaya ngenani bab
dituturi lan diwenehi pawulnagn ngenani tata krama sing
bener lan bisa ngrubah tumindhake sing ala iku mau
supaya ora ana perangan sing bisa ngrusak kahanan Desa.

Banjur ana maneh kahanan desane kita bisa
mangreteni kahanan desa lan pawongane nalika Tradhisi
Gumbregan iki kalaksanan. Ateges nalikane ngene iki kita
ngreti kaya keriye ubarampen kang ana semeriah apa
adhicara ne bab iku bisa didelok saka kene. Uga ngenani
hiburan sing dipilih. Kayata dangdut orkestra utawa malah
pengajijian. Bab iku kabeh bakal ketara ana ing prosesi
tradhisi lumaku

4.7 Upaya Pelestarian Tradhisi Gumbregan Mahesa
Kagiyatan upaya kanggo nglestarekake utawa
nguri-uri budaya iki minangka kagiyatan kang positis sing
ditindakake dening saperangan uwong utawa kelompok
tumrap sawijining kabudayan kang ana wiit jamna mbiyen
supaya ora kagires jaman lan ora ilang. Banjur upaya
pelestarian iku ana telu perangan sing bisa mbiyantu
anggone tetep ngrembaka yaiku lumantar pemerintah,
lumantar sekolah lan lumantar masyarakat. Kabeh iku mau
bakal diandharake ana ing ngisor iki kanthi cetha lan
gamblang.
4.7.1  Upaya saka Pamarintah
Minangka upaya kanggo pelestarian, pamerintah
dadi bab kang paling pokok. Amarga pamerintah bisa
nggerakake para masyarakate kanggo tetep nguri-uri.
Lumantar pamerintah kang ana iki, pamerintah uga kuwi
melu nyenhkuyung lan cawe-cawe sanalikane tardhisi
Gumbregan Mahesa iki kalampahan. Kajaluk supaya
pamerintah uga kudu nduweni dokumentasi lumantar foto,
video lan rekaman liyane sing kagunaane iku diduduhake
ana ing masyarakat liyane uatwa disebar luasane ngenani
sawijining Tradhisi kang ana iki. saka ngakoni yen tradhisi
iku nyata iki wae wis dadi perangan kang unggul.
Lumantar pemerintah uga bisa ndadekake ruang kanggo
wadhah ngenani informasi babagan Gumbregan Mahesa
iki utamane.

4.7.2 Upaya Saka Sekolah

Upaya pelestarian kang bisa dilakokake ing liyane
yaiku luamnatar sekolah. Lumantara lembaga sekolah
kang ing Desa panggone Tradhisi iki bisa nambah perngan
kang wigati banget. sekolah dadi panggonan kanggo
ngangsu kawruh sing paling dhasar. Manungsa sing urip
ana ing ndonya iki mesthi wae wis ngrasakne kaya kepriye
lelakune sekolah. Kita yen ana ing sekolahan iki nggawa
dhampak kang positif amarga ana ing sekolah kita bisa
nambah pengetahuan lan wawasan sing durung nate kita

plajari. Saka sekolah pambentukan karakter sing nomer
loro saliyane ana ing omah. Sekolah minangka piranti
kanggo nggayuh apa wae sing pengin kita mangerteni. Ana
ing upaya iki sekolah uga kajaluk kanggo melu
ngupayakake pelestarian tradhisi lan kabudayan.

4.7.3  Upaya Saka Masyarakat

Masyarakat mujudaje elemen sing bisa nggawe
dampak perubahan kang cepet banget. masyarakat yaiku
manungsa kang urip lan uga nindakake saperangan tradhisi
kang ing sakiwa tengene. Upaya kanggo
nglestariakake iki minangka wujud kanggo manungsa
supaya Tradhisi kang ana mligine Tradhisi Gumbregan
Mabhesa iki minangka dadi punjering babagan. Supaya ana
ing jaman anak putu kita kabeh isih ana tradhisi kasebut
lan isih isa ngrasakne kaya piye makna kang kinandhut ana
ing njerone. Minangka manungsa, upaya kanggo
nglestarikake kabudayan lan tradhisi iki minangka tuwuh
saka diru kita dhewe. Ana ing perangan iki panuwuhan iki
ora kaya apa kang dadi jejibahane sing abot. Kita
minangka masyarakat kudu nduweni greget kang gedhe
kanggo nyuri-uri perangan bab Tradhisi kang ana iki.

ana

PANUTUP
5.1 Dudutan

Ngenani Tradhisi Gumbregan Mahesa iki minangka
perangan folklor setengah lisan, bab wis thukul kang
kasumebar utawa ngrembaka ana ing Desa Banyubiru iki.
Mula bukane tradhisi Gumbregan Mahesa iki ana sambung
rakete karo mula bukane Desa Banyubiru iki sing diawiti
saka anane Kertiotdjoyo sing nemokake sendhang sing
rupane biru banget, saiki sendhang iku mau wis ora biru
maneh rupane. Ananing sendhang utawa kedhung iku mau
isih diuri-uri nganti saiki. Tradhisi Gumbregan Mahesa ana
ing kene minangka ikon sing isih ngrembaka nganti
seprene sing dianakake ana ing Jumat Pahing sing wis
dimangereteni dening wong akeh nganti tekan manca.

Banjur babagan makna uga fungsi ubarampen lan
saben tata laku ana TGM ana ing Desa Banyubiru iki
ngandhut teges kang wigati. Saka anane makna lan fungsi
ngenani tradhisine, ubarampene uga tata lakune iki, bisa
kajaluk supaya luwih ngungemi lan luwih ngupaya kanggo
nglestarikakae sing ancase supaya tradhisi iki ora kagerus
karo jamna sing saya maju iki.

Saka perangan TGM iki uga ana upaya kanggo
nglestarikake yaiku minangka upaya saka pamarintah,
upaya saka Sekolah lan upaya saka masyarakat dhewe.
Saka anane upaya-upaya iki kajaluk kabeh lembaga lan
elemen bisa nyawiji dadi siji supaya tradhisi kang ana ing
tlatah Jawa iki ora ilang. Amarga yen upaya iki ora
katindakake, rasa kanggo nguri uri kabudayan kudu tuwuh

15



Tradhisi Gumbregan Mahesa Ing Desa Banyubiru Kecamatan Widodaren Kabupaten Ngawi
(Tintingan Folklor)

sajoning kita dhewe. Amarga perngan upaya ngresatikake
iki bakal ana perubahane ana ing pungkasan

5.2  Pangrayogi

Ngenani bab kabudayan kang ana ing sakitare kita
iki termsuk akeh bnaget. Ananging saka akehe tradhisi kan
iki yen ora diimbangi karo upaya pelestarian kang ana ing
kene iki ya padha wea. Kabudayan iki bisa ilang yen kita
ora ana greget kanggo nyengkunyung lan nguri uri. Kita
minangka manungsa kudu nduweni tekat saka njero ati ora
mung karna dipeksa. Saka perangan upaya-upaya
peseltarian kudu bener-bener dilaksanakake. Tradhisi
Gumbregan iki kalebu folklor Setengah lisan ateges yen
tradhisi kuwi kaebu ing folklor setengah lisan, cara kanggo
ngrembakake lumayan ora gampang ateges gampang ilang
tinimbang laya peninggalan bersejarah ngono kae.

Panliten iki nduweni pepenginan ngenani apa sing
dadi dhasar ana ing Tradhisi Gumbregan Mahesa iki.
supaya tradhisi iku luwih ngrembaka maneh apa manrh ing
kalangane pamuda saiki sing wis ora gelem ngleluri
perangan kabudayan iki. dening lembaga utawa elemen
kayata pamarintah, sekolah lan lembaga liyane uga kudu
melu nyengkuyung tumrap tradhisi supaya tetep
ngrembaka. Banjur ancase panliten iki yaiku supaya luwih
akeh sing mangreteni ngeanni Gumbregan Mahesa iki
wiwit saka makna nganti fungsi saka sakabehe tradhisi
kang ana ing Desa Banyubiru iki.

Kenangapa kita kudu nglestarekake tradhsisi iki
sing ana ing jaman sing sarwa maju iki? supaya anak putu
kita ing mbesuke isih bisa mangerteni ngenani tradhisi iki
lan tradhisi liyane sing akeh bnaget iki. apa maneh iki iki
kalebu ing folklor setengah lisan. Yen folklor setengah
lisan iki ora diur-\i-uri kanthi bener, tradhine bakal ilang
lan anak putu kita ora bisa ngerti. Bab iku ndadekake anak
putu kita mbesuk kurang wawasan ngenani kabudayan,
kamangka kita iki urip ana ing talatah Jawa sing kebak
karo kabudayan sing maneka warn jinis lan ancese.

KAPUSTAKAN
Arikunto, Suharsini. 2002. Prosedur Penelitian Suatu
Pendekatan Praktek. Jakarta: PT Rineka Cipta

Ahmadi, Abu. 1986. Antropologi Budaya. Surabaya: CV
Pelangi
Bakker, JWM. 1984. Filsafat Kebudayaan, Sebuah

Pengantar. Yogjakarta: Kanisiun

Danandjaja, James.2007. Folklor Indonesia Ilmu Gosip,
Dongeng, dan lain-lain. Jakarta: Pustaka Utama
Grafiti

Danandjaja, James.1986. Folklor Indonesia, Ilmu Gosip,
Dongeng dan lain-lain. Jakarta: Grafiti Press

Danandjaja, James. 1984. Folklor Indonesia. Jakarta:
Pustaka Utama Grafiti
Endaswara, Suwardi. 2009, Metodologi Penelitian Folklor,
Yogyakarta: Medpress
Endaswara, Suwardi. 2010. Folklor Jawa, Bentuk, Macam
dan Nilainya. Jakarta: Penaku
Herusatoto, Budiono. 1984. Simbolisme dalam Budaya
Jawa. Yogyakarta: Hanindita Graham Widya
Hutomo, Suripan Sadi. 1991. Mutiara Yang Terlupakan.
Surabaya: HIKSI
Koentjaraningrat. 1984.Manusia dan Kabudayaan di
Indonesia, Jakarta: Djambatan
Koentjaraningrat.  1987.
Kebudayaan Mentalis
Jakarta: Gramedia
Koentjaraningrat. 2003. Pengantar Antropologi I. Jakarta:
Rineka Cipta
Kuntowijoyo. 1987. Budaya dan Masyarakat. Yogyakarta:
PT. Tiara Wacana
Luxemburg, Jan Van. 1922. Pengantar Ilmu Sastra.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama
Luxemburg, Jan Van. 1989. Pengantar Ilmu Sastra.
Jakarta: PT Gramedia
Meka, Delta 2016. Tradhisi Purnama Sidi Ing Kabupaten
Ponorogo  (Tintingan Wujud, Makna lan
Piguna), Surabaya: Universitas Negeri
Surabaya
Maryaeni. 2005. Metode Penelitian Kebudayaan. Jakarta:
Bumi Aksara
Moleong, J Lexy. 2006. Matodologi penelitian Kualitatif.
Bangdung: PT. Gramedia
Poerwadarminto. 1976. Kamus Baoesasatra Djawa.
Jakarta; Balai Pustaka
1984, Mempertimbangkan Tradhisi.
Gramedia
Suwarni, Sri Wahyu. 2015. Mengenal Sekilas Tradisi
Jawa. Surabaya: Bintang
Santoso, Gempur. 2007. Metode Penelitian Kuantitatif dan
Kualitatif. Jakarta: Prestasi Pusaka Publisher

Hukum  Adat
dan Pembangunan.

Pengantar

Rendra. Jakarta:

Sulaeman, Munandar. 1998. ilmu Budaya Dasar.
Bandung; PT Refika Aditam

Sukarman. 2006. Pengantar Kebudayaaan Jawa
(Antropologi Budaya). Surabaya: Unesa Press.

Sudikan, Setya Yuwana. 2001. Metode Penelitian

Kabudayaan. Surabaya: Citra wacana

16



	PURWAKA 
	1.1 Landhesan Panliten 



