Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volumel3 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431

POLA KEHIDUPAN TOLERANSI : ANALISIS KONSTRUKSI SOSIAL MASYARAKAT
DESA CISANTANA, KABUPATEN KUNINGAN

Satrio Agung Nugraha
(Sosiologi, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Jenderal Soedirman) satrio.nugraha@mhs.unsoed.ac.id

Masrukin
(Sosiologi, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Jenderal Soedirman) masrukin@unsoed.ac.id

Elis Puspitasari
(Sosiologi, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Jenderal Soedirman) elis.puspitasari@unsoed.ac.id

Abstrak

Meskipun pluralitas agama di Indonesia seringkali menjadi sumber konflik, Desa Cisantana di Kabupaten
Kuningan menunjukkan model keharmonisan antara komunitas Muslim, Katolik, dan penganut Sunda
Wiwitan. Penelitian ini mengkaji pola kehidupan toleran tersebut bukan sebagai kondisi alamiah, melainkan
sebagai sebuah realitas yang dikonstruksi secara sosial. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi
praktik-praktik toleransi beserta faktor pendukungnya, serta menganalisis pola tersebut menggunakan teori
konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
deskriptif dengan pendekatan studi pustaka. Data dianalisis melalui kerangka teoretis Berger dan Luckmann
yang mencakup tiga momen dialektis: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Praktik toleransi diwujudkan secara aktif melalui perilaku masyarakat Desa Cisantana
berupa sikap saling menghargai dan menghormati, gotong royong, partisipasi lintas iman dalam perayaan
hari besar keagamaan, serta keterlibatan bersama dalam upacara adat Seren Taun. Praktik-praktik ini
diperkuat oleh kearifan lokal Sunda silih asah, silih asih, silih asuh, serta peran aktif tokoh masyarakat,
institusi keagamaan, dan lembaga pendidikan. Analisis menunjukkan bahwa tindakan-tindakan konkret ini
(eksternalisasi) telah terlembaga menjadi norma sosial yang diterima bersama (objektivasi), yang kemudian
diserap oleh individu melalui sosialisasi sebagai bagian dari kesadaran mereka (internalisasi). Disimpulkan
bahwa toleransi di Desa Cisantana adalah realitas sosial dinamis yang secara aktif diciptakan, dipelihara, dan
diwariskan dari generasi ke generasi.

Kata Kunci: Pluralitas Agama, Toleransi, Konstruksi sosial.
Abstract

Although religious plurality in Indonesia is often a source of conflict, Cisantana Village in Kuningan
Regency demonstrates a model of harmony among its Muslim, Catholic, and Sunda Wiwitan communities.
This study examines this pattern of tolerant life not as a natural condition, but as a socially constructed
reality. The purpose of this research is to identify the practices of tolerance and their supporting factors,
and to analyze this pattern using the social construction theory of Peter L. Berger and Thomas Luckmann.
This research employs a descriptive qualitative method with a literature review approach. Data were
analyzed through Berger and Luckmann's theoretical framework, which includes three dialectical moments:
externalization, objectivation, and internalization. The results show that the practice of tolerance is actively
manifested through the behaviors of the Cisantana Village community, such as mutual respect, gotong
royong (mutual cooperation), interfaith participation in major religious celebrations, and joint involvement
in the Seren Taun traditional ceremony. These practices are reinforced by the Sundanese local wisdom of
silih asah, silih asih, silih asuh, as well as the active roles of community leaders, religious institutions, and
educational institutions. The analysis indicates that these concrete actions (externalization) become
institutionalized as mutually accepted social norms (objectivation), which are subsequently absorbed by
individuals through socialization as part of their consciousness (internalization). It is concluded that
tolerance in Cisantana Village is a dynamic social reality that is actively created, maintained, and passed
down from generation to generation.

Keywords: Religious Plurality, Tolerance, Social Construction.

422


mailto:satrio.nugraha@mhs.unsoed.ac.id
mailto:masrukin@unsoed.ac.id
mailto:elis.puspitasari@unsoed.ac.id

Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431

PENDAHULUAN

Agama hadir sebagai pedoman yang harus dipegang erat
oleh umat manusia. Pedoman ini membantu manusia
dalam menciptakan hubungan yang baik dengan
tuhannya sebagai Sang Pencipta melalui ritual ibadah. Di
luar dimensi spiritual ini, agama memainkan peran
penting bagi manusia dalam menjalankan kehidupan
bermasyarakatnya. Dengan ajaran agama mengenai kasih
sayang kebaikan, serta keadilan dapat
membimbing manusia kepada kehidupan sosial yang
harmonis. Durkheim (Putri and Indrawan, 2022)
mengatakan agama berasal dari kumpulan representasi
kolektif sosial masyarakat itu sendiri. Oleh karena itu,
agama sebagai pedoman umat manusia juga dapat
membentuk nilai, norma, dan identitas masyarakat.
Agama sebagai hal yang integratif, memiliki sisi lain

sesama,

yang tidak dapat dipisahkan. Agama memiliki aspek
partikularistik yang tidak dapat diabaikan dan dianggap
sebagai sumber konflik (Syamsuddin, 2020). Agama
dapat menjadi instrumen yang dimanfaatkan untuk
memobilisasi massa demi kepentingan tertentu, atau
menjadi garis demarkasi yang tajam antarkelompok
sosial. Ketika pemahaman agama direduksi menjadi
identitas kelompok yang bersifat inklusif, maka ia rentan
disalahgunakan  untuk  melegitimasi  prasangka,
diskriminasi, bahkan kekerasan. Perbedaan dalam
doktrin, ritual, dan klaim atas kebenaran absolut
seringkali menjadi titik picu gesekan yang jika tidak
dimediasi dengan baik dapat berkembang menjadi
konflik terbuka. Sejalan dengan Darmawan (2009) bahwa
konflik beragama dapat terjadi karena adanya perbedaan
keyakinan dan definisi kebenaran dalam agama berbeda
dengan kebenaran agama yang lain. Namun, penekannya
bukan ditujukan kepada perbedaan yang ada, tetapi
kepada sikap fanatisme yang menciptakan pemeluk
agama untuk bertindak secara radikal. Dengan demikian,
agama menampilkan wajah ganda, sebagai sumber nilai
transendental yang mempersatukan, sekaligus sebagai
penanda identitas partikular yang dapat memecah belah.

Indonesia sebagai negara yang mengakui keberadaan
enam agama yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu,
Buddha, dan Konghucu, tidak terlepas dari fenomena
fanatisme Keberagaman menjadi sebuah
kekayaan bagi bangsa Indonesia, sehingga pemahaman
mengenai pluralisme agama sudah menjadi makanan
sehari-hari bagi masyarakatnya. Pemikiran tersebut
membangun sebuah idealisme bahwa keberagaman
seharusnya menjadi pemersatu bangsa. Namun, ada
banyak realitas yang tidak sejalan dengan hal itu.

Sejarah dan pengamatan kontemporer menunjukkan
bahwa agama, dengan segala kompleksitas tafsir dan
praktik ritualnya dapat memicu konflik pada kehidupan

agama.

423

masyarakat Indonesia. Serangkaian peristiwa konflik
dengan latar belakang agama di berbagai daerah
Indonesia. Kita ingat peristiwa Ambon yang menelan
ribuan korban (Indrawan and Putri, 2022); Konflik Poso
yang dipicu marginalisasi dan perebutan dominasi
(Alganih, 2016); Insiden tragis di Tolikara (ROSYID D,
2017); hingga kasus diskriminasi pendirian rumah ibadah
di Makassar. Konflik-konflik yang telah dipaparkan ini
hanya sebagian kecil dari banyaknya konflik yang terjadi
di Indonesia. Konflik-konflik yang seringkali
kompleks dengan faktor ekonomi, politik, atau
kesalahpahaman, menunjukkan bahwa Indonesia masih
dihadapkan pada tantangan besar dalam mengelola
keberagaman.

Narasi  mengenai  konflik  beragama  kerap
mendominasi pemberitaan dan sejarah Indonesia. Namun,
hal itu tidak tunggal dan tidak merepresentasikan seluruh

ni

kehidupan beragama di Nusantara. Justru, di balik narasi
konflik, terdapat banyak masyarakat yang berhasil
merawat dan mengembangkan toleransi sebagai pondasi
kehidupan mereka. Salah satunya adalah Desa Cisantana,
Kabupaten Kuningan. Kehidupan masyarakatnya yang
menjadikan toleransi sebagai bagian yang tidak dapat
terpisahkan dari kehidupan sehari-hari mereka.

Meskipun masyarakatnya yang memiliki pluralitas
agama, melalui penerapan ajaran agama yang baik,
masyarakat Desa Cisantana dapat memiliki kehidupan
agama yang inklusif dan damai. Islam merupakan agama
mayoritas di Desa Cisantana dengan pemeluknya yang
berjumlah 5.988 jiwa. Sebagian masyarakat menganut
agama Katolik dengan jumlah 1.126 jiwa dan 37 jiwa
memiliki kepercayaan Sunda Wiwitan. Kehadiran tiga
agama ini dilatarbelakangi oleh letak geografis dari Desa
Cisantana. Wilayah utara Desa Cisantana berbatasan
langsung dengan Desa  Sukamukti, Pejambon,
Ragawacana, dan Gunung Keling dengan masyarakatnya
yang beragama Islam. Sementara itu, wilayah timur
berbatasan dengan Kelurahan Cipari, Cigugur, dan Desa
Cileuleuy dengan masyarakatnya yang menganut agama
Katolik dan Kristen. Wilayah selatan berbatasan dengan
Desa Babakanmulya, Puncak, dan Desa Argamukti serta
wilayah barat berbatasan langsung dengan Kabupaten
Majalengka dengan membawa kepercayaan Sunda
Wiwitan. Dengan demikian, Desa Cisantana merupakan
perwujudan dari ruang yang dapat mempersatukan
individu dengan kepercayaan yang berbeda-beda menjadi
satu kesatuan masyarakat yang harmonis. Masyarakat
Desa Cisantana dapat hidup berdampingan tanpa melihat
latar  belakang keyakinan, mereka menjalankan
kehidupan sehari-harinya selalu menjunjung tinggi sikap
saling menghargai dan menghormati baik dalam aktivitas
peribadatan maupun aktivitas sosialnya. Hal
memberikan kejelasan lainnya bahwa masyarakat Desa

ini



Pola Kehidupan Toleransi

Cisantana telah mengenal dan memahami sikap toleransi
secara mendalam.

Nilai toleransi memang telah diturunkan melalui
lintas generasi oleh masyarakat Desa Cisantana, sehingga
keharmonisan tetap terjaga dari waktu ke waktu.
Toleransi merupakan sebuah sikap dalam diri manusia
berupa saling menerima perbedaan dalam rangka
mencapai tujuan bersama yaitu keharmonisan. Dengan
memiliki sikap menerima perbedaan, individu secara
langsung  menunjukan  bahwa  realitas  dalam
lingkungannya tidak ada yang sama dan sebangun dalam
kehidupan masyarakat, termasuk kehidupan
keberagamaan. Interpretasi dan keyakinan masing-
masing individu memiliki daya yang berbeda dalam
beragama. Sehingga toleransi harus disertai dengan sikap
inklusif yang akan membantu umat beragama untuk
menurunkan sikap ekstremis dan eksklusif yang biasanya
melahirkan perilaku radikal (Casram, 2016). Yang
akhirnya setiap persoalan yang menyangkut pemahaman
keagamaan secara internal dan eksternal,
menemukan jalann keluar atau minimal terbukanya
pikiran seseorang terhadap sebuah perbedaan.

Toleransi tidak hanya sebuah pemahaman belaka,
tetapi toleransi merupakan sebuah praktik sosial yang
dapat dilihat dalam kehidupan bermasyarakat dan
membutuhkan kesadaran kolektif untuk menciptakan
keadaan masyarakat yang damai. Sejalan dengan Fitriani

akan

(2020), yang mengatakan bahwa toleransi dapat dilihat
secara nyata dari aktivitas-aktivitas sosial yang dilakukan
sehari-hari di lingkungan masyarakat. Dengan demikian,
dapat dikatakan bahwa kehidupan toleransi Masyarakat
Desa Cisantana bukan sikap yang terbentuk begitu saja,
melainkan hasil dari konstruksi sosial masyarakatnya.

Keberhasilan Cisantana dalam membangun dan
mempertahankan kehidupan toleran dapat dibaca sebagai
contoh konkret dari keberhasilan konstruksi sosial dalam
menciptakan stabilitas sosial. Ini menguatkan asumsi
bahwa nilai dan norma sosial—seperti toleransi—tidak
hadir secara alamiah, tetapi dibentuk secara terus-
menerus melalui interaksi dan pengalaman sosial. Di
sinilah pentingnya melihat toleransi bukan hanya sebagai
produk budaya atau ajaran agama, tetapi sebagai proses
aktif yang melibatkan individu dan institusi dalam
menciptakan ruang hidup yang damai. Dengan demikian,
studi mengenai masyarakat Desa Cisantana dapat
menjadi sumbangan penting bagi pengembangan teori
sosiologi, terutama dalam memahami bagaimana nilai-
nilai sosial terbentuk, dijaga, dan diwariskan secara
kolektif.

Dalam masyarakat Cisantana, toleransi tidak hanya
dipahami sebagai konsep moral atau ajaran agama, tetapi
telah menjadi bagian dari etos hidup yang mengatur
interaksi sosial antarindividu. Realitas ini terbentuk

melalui berbagai praktik sosial yang berulang dan
membentuk pola perilaku kolektif, seperti kebiasaan
saling membantu antarumat beragama, perayaan hari
besar yang dihadiri lintas komunitas, serta kebijakan
informal yang menjamin ruang berekspresi agama secara
setara. Fenomena ini menunjukkan bahwa masyarakat
Desa Cisantana telah mengalami proses sosialisasi dan
internalisasi nilai toleransi secara mendalam.

Penelitian ini memiliki dua tujuan utama. Yaitu,
untuk mengidentifikasi praktik-praktik toleransi dan
faktor-faktor yang membentuk dan memelihara praktik-
praktik toleransi tersebut dan menganalisis pola hidup
bertoleransi masyarakat di Desa Cisantana sebagai
bentuk konstruksi social.

Melalui tujuan-tujuan diatas, penulis juga berharap
bahwa penelitian ini dapat memberikan kontribusi ilmiah
dalam memperkaya khazanah sosiologi
khususnya dalam konteks masyarakat plural di Indonesia.
Pemahaman komprehensif mengenai mekanisme sosial
yang memungkinkan nilai-nilai toleransi tidak hanya
muncul, tetapi juga dipelihara dan diwariskan lintas
generasi, menjadi penting dalam menghadapi tantangan
kontemporer seperti polarisasi identitas, eksklusivisme
agama, dan intoleransi sosial. Melalui pendekatan teori
konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann,
tulisan ini juga berupaya memberikan sumbangan teoretis
terhadap bagaimana realitas sosial dalam hal ini toleransi
dibentuk, dilembagakan, dan diinternalisasi oleh
masyarakat, serta bagaimana proses tersebut dapat
direplikasi atau dikembangkan dalam konteks masyarakat
lain yang memiliki tantangan keberagaman serupa.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat
deskriptif-analitis, tetapi juga reflektif dan aplikatif dalam
ranah akademik maupun praksis sosial.

agama,

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif
deskriptif yang dapat mengeksplorasi dan memahami
toleransi yang dibangun oleh masyarakat Desa Cisantana
dalam kehidupan sehari-hari (Creswell, 2009).

Fokus utama pengumpulan data dalam studi ini
adalah studi pustaka.. Studi kepustakaan menurut
Sugiyono ( 2016) merupakan kajian teoritis dan referensi
lain yang berkaitan dengan nilai, budaya dan norma yang
berkembang pada situasi sosial yang diteliti. Selain itu,
studi kepustakaan sangat penting dalam melakukan
penelitian, hal ini dikarenakan penelitian tidak akan lepas
dari literatur-literatur ilmiah. Teknik studi pustaka ini
melibatkan pengumpulan dan analisis data dari berbagai
sumber tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah,
artikel dari penelitian terdahulu, serta dokumen-dokumen
lain yang berkaitan dengan topik toleransi, konstruksi
sosial, dan konteks sosial-keagamaan Desa Cisantana.

424



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volumel3 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431

Studi literature yang dijadikan oleh peneliti sebagai acuan
terdiri dari lo jurnal artikel untuk mengumpulkan data-
data yang berkaitan dengan kehidupan bertoleransi
masyarakat Desa Cisantana. Kemudian peneliti
menggunakan 2 buku dan 5 jurnal yang digunakan
sebagai acuan dalam memahami teori konstruksi sosial
Peter L. Berger, serta dokumen pendukung seperti
dokumen profil Desa Cisantana

Lokasi penelitian adalah Desa Cisantana,
Kabupaten Kuningan. Pemilihan lokasi ini didasarkan
pada karakteristik pluralitas agama yang signifikan.
Selain itu. keberhasilan masyarakatnya dalam menjaga
keharmonisan, menjadikannya studi kasus yang relevan
untuk bahan analisis konstruksi sosial toleransi.

Analisis data akan dilakukan dengan menggunakan
teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckmann, yang menjelaskan bahwa realitas sosial

ini

merupakan produk dari masyarakat. Hal ini relevan
dengan konteks sikap toleransi yang sudah berkembang
dan dipertahankan oleh masyarakat Desa Cisantana,
dimana toleransi merupakan produk dari interaksi dan
makna yang terus terus-menerus diciptakan, dipelihara,
dan disepakati bersama oleh individu-individu dalam
masyarakat. Fokus analisis adalah pada identifikasi
proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi dalam
pembentukan serta pemeliharaan realitas toleransi di
Desa Cisantana, sebagaimana terekam dalam berbagai
sumber pustaka yang diakses. Pengecekan keabsahan
hasil penelitian akan dilakukan melalui triangulasi
sumber data pustaka, yaitu membandingkan dan
mengonfirmasi informasi dari beragam literatur dan
dokumen untuk memastikan konsistensi dan kredibilitas
temuan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Desa Cisantana sebagai ”kampung Toleransi”
Berdasarkan data yang ditemukan pada kajian-kajian
literatur, masyarakat Desa Cisantana telah berhasil
menciptakan kebersamaan, kerukunan dan keharmonisan
dalam kehidupannya. Kondisi ini tidak terjadi secara
alami, tetapi lebih bersifat kultural. Masyarakat Desa
Cisantana secara turun temurun telah mengenal dan
menekankan sikap toleransi serta berhasil
mempertahankannya hingga hari ini, meskipun dihadapi
dengan perubahan zaman modern. "Seperti yang telah
dijelaskan diawal, Desa ini dihuni oleh masyarakat
dengan tiga latar belakang agama yang berbeda: Islam,
Katolik, dan kepercayaan lokal Sunda Wiwitan.
Meskipun pluralitas agama sering menjadi sumber
ketegangan di banyak wilayah, masyarakat Desa
Cisantana justru mampu menjadikannya sebagai modal
sosial yang memperkuat persatuan. Keberadaan
komunitas beragama yang berbeda di satu wilayah tidak

425

menyebabkan fragmentasi sosial, melainkan melahirkan
ruang interaksi yang damai dan inklusif. Hal ini telah
memberikan pengkuan nasional terhadap desa cisantana
dengan penghargaan yang diberikan pada tahun 2016
sebagai "kampung toleransi" oleh Kementerian Agama
Republik Indonesia (Hidayah dkk., 2024)

Kajian-kajian yang telah dikumpulkan sebagai
sumber data primer menekankan bahwa Masyarakat Desa
Cisantana menunjukkan berbagai bentuk toleransi dalam
kehidupan sehari-hari mereka, baik dalam hal
pribabadatannya maupun dalam kehidupan sosialnya.
Untuk memahami secara mendalam bagaimana realitas
sosial yang harmonis ini dapat terus bertahan dan
berkembang, penting untuk menelaah berbagai wujud
nyata dari praktik toleransi, rangkuman dari temuan-
temuan tersebut akan disajikan dalam tabel berikut yang
telah melalui kategorisasi, sehingga dapat menjadi dasar
bagi analisis lebih lanjut.

Kategori Fenomena Toleransi
Perilaku e Menghargai dan menghormati
kehidupan o Kegiatan Sosial bersama
toleransi e Partisipasi dalam hari besar
o Kerukunan keluarga lintas
Iman

Penguatan o Kearifan lokal sunda

melalui e Upacara Seren Taun

budaya, nilai e Pancasila sebagai acuan

dan seni

Peran instritusi | e Peran guru di sekolah

dan negara o Komitmen institusi keagaaan
e Pancasila sebagai acuan

Berdasarkan tabel ini, praktik toleransi yang ada
dalam kehidupan masyarakat Desa Cisantana bukanlah
sekedar konsep pasif. Sebaliknya, toleransi adalah sebuah
tindakan aktif, parisipatif dan terstruktur yang terwujud
dalam kehidupan sehari-hari.

Kategori pertama, penulis menemukan praktik
toleransi yang tercermin melalui perilaku masyarakat
Desa Cisantana. Dalam kamus besar bahasa Indonesia
kata perilaku berarti tanggapan atau reaksi seseorang
terhadap rangsangan atau lingkungan. Perilaku
merupakan cerminan kongkret yang tampak pada sikap,
perbuatan dan interaksi. Lingkungan yang terbentuk di
Desa Cisantana adalah lingkungan yang bertoleransi.
Maka, perilaku masyarakat sudah  semestinya
menunjukan nilai-nilai toleransi. Salah satunya adalah
sikap saling menghargai dan menghormati. Mereka dapat
menghargai sesamanya meskipun memiliki kepercayaan
berbeda, sekaligus menghormati hal tersebut. hal ini



Pola Kehidupan Toleransi

dapat dilihat dari adanya tempat ibadah yang saling
berdampingan dalam satu dusun. Ketika lonceng gereja
dan azan masjid bersuara, masyarakat dari kedua agama
tersebut saling berbondong-bondong menuju tempat
ibadahnya tanpa mengganggu (Marpuah, 2019). Kegiatan
berupa musyawarah masyarakat pun selalu bersifat
inklusif.

Perilaku  masyarakat Desa  Cisantana  yang
mencerminkan nilai toleransi juga tertuang dalam
kegiatan sosial. Yaitu dalam kegiatan gotong royong.
Nilai gotong royong telah dikenal dan telah menjadi
sebuah kebudayaan masyarakat Indonesia sejak dahulu.
Gotong royong merupakan bentuk kerjasama masyarakat
dalam mencapai suatu tujuan positif secara musyawarah
dan mufakat (Marhayati, 2021).

Gotong royong terlihat ketika masyarakat Desa
Cisantana bekerjasama dalam membangun fasilitas
umum  seperti bangunan pemerintahan, sekolah,
kesehatan, akses jalan, parit, bahkan fasilitas peribadatan
yang membutuhkan perbaikan (Setiawatri & Kosasih,
2019). Gotong royong sebagai nilai yang bersifat
integratif juga dapat menciptakan kepedulian terhadap
sesama. Masyarakat Desa Cisantana senantiasa saling
membantu ketika yang lainnya terkena musibah. Selain
itu terdapat fenomena menarik pada saat ritual kematian
pada masyarakat Desa Cisantana, ketika ada salah satu
masyarakat Desa Cisantana meninggal, seluruh
masyarakat tanpa memandang agamanya ikut membantu
dari mulai mendoakan hingga menguburkan jenazah
(Hidayah dkk., 2024).

Fenomena menarik juga dapat dijumpai pada interaksi
yang dilakukan oleh kelompok terkecil yaitu keluarga.
Terdapat beberapa keluarga yang hidup dalam satu
rumah. Tetapi menganut agama dan kepercayaan yang
berbeda. Meskipun dimikian, Perbedaan kepercayaan

pada keluarga ini tidak mempengaruhi kerukunan
keluarga mereka (Djuniasih & Kosasih, 2019).
Perilaku yang menunjukan toleransi jugadapat

dijumpai ketika momen hari besar keagamaan. Seperti
ketika umat katolik memperingati natal, yang menjaga
gereja adalah orang dewasa umat islam, begitupun saat
hari raya kurban umat katolik dan penganut sunda
wiwitan ikut membantu (Dariah dkk., 2023). Selain hari
raya keagamaan, masyarakat Desa Cisantana memiliki
sebuah upacara adat atau syukuran yang dikenal dengan
nama upacara seren taun, ketika acara ini dilaksanakan
seluruh masyarakat Desa Cisantana berbaur menjadi
peserta acara (Belgradoputra dkk., 2023). Maka dari itu,
masyarakat Desa Cisantana bukan memaknai nilai
toleransi sebagai hal perlu diterima saja, lebih dari itu,
mereka juga merayakan dan merawat nilai toleransi
secara kolektif dalam kehidupan sehari-harinya.

Kategori kedua yaitu penguatan melalui budaya, nilai
dan seni. Kategori ini, memuat data mengenai faktor
yang melatarbelakangai interaksi masyarakat Desa
Cisantana yang dapat terawat hingga saat ini. Salah satu
faktor pendukung tersebut adalah adanya nilai-nilai yang
sudah dipelihara oleh masyarakat sunda yaitu salah
satunya kearifan lokal sunda silih asah, silih asih, silih
asuh. Silih asah dapat diartikan sebagai proses maju
bersama dengan diiringi oleh intelektualitas, silih asih
merupakan kekuatan kasih sayang antarsesama serta silik
asuh yang berarti sikap mengayomi satu sama lain. tiga
nilai filosofis ini bukan sekedar istilah biasa, tetapi
merupakan pilar masyarakat sunda yang jika di
implementasikan dengan baik oleh masyarakat maka nilai
budaya tersebut mampu mengatur berbagai tata hubungan
yang ada pada masyarakat (Hermawan, 2010).

Faktor pendukung kedua adalah terdapatnya tradisi
yang sampai saat ini masih dipegang oleh masyarakat
Desa Cisantana, yaitu upacara seren taun. Upacara ini
merupakan bentuk yang rasa syukur masyarakat terhadap
hasil alam yang diprolehnya, sehingga dapat dikatakan
upacara ini sebagai simbol hubungan manusia dengan
alam. Setiap rangkaian yang ada dalam upacara ini
mengandung banyak manifestasi salah satunya adalah
nilai dan norma yang ada pada masyarakatnya. Meskipun
upacara ini adalah hari besar bagi penganut kepercayaan
Sunda Wiwitan, akan tetapi ritual doa dilakukan secara
bersama-sama, semua masyarakat menyebutkan nama
tuhannya masing-masing (Amalia & Haryana, 2022).
Oleh karena itu, upacara seren taun menjadi salah satu
adat masyarakat yang dapat memaknai bahwa
keberagaman dapat menjalin kedamaian.

Kategori ketiga yang peneliti temukan adalah peran
dari pihak-pihak terkait. Pihak pertama adalah kehadiran
pemuka agama yang disegani dan dihormati oleh
masyarakat. Peran pemuka agama sangat penting di Desa
Cisantana, meraka yang bisa menguatkan kohesi sosial
lewat sosialisasi mengenai pentingnya toleransi (Khalil
dkk., 2024). Selain itu, perlu di ingat pula bahwa ada
institusi-institusi seperti pemerintahan desa dan pengurus
tempat ibadah yang berperan sebagai pihak ketiga ketika
ada perselisihan. Di sektor pendidikan, anak-anak telah
ditanamkan nilai toleransi oleh para guru, para murid
dikontrol untuk bisa menghormati sesama sehingga
terjauh dari sikap diskriminatif. Guru menjadikan
pancasila yang memiliki nilai keadilan sosial sebagai
acuan dalam menciptakan lingkungan sekolah yang
inklusif (Imanudin dkk., 2025).

Praktik-praktik yang mewakili nilai toleransi diatas
berhasil mengantarkan masyarakat Desa Cisantana untuk
terus saling menghormati dan mempercayai satu sama
lain. Mereka tidak mendoktrin atau memaksakan
pendapat bahkan agama mereka kepada yang lain. Jika

426



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431

sewaktu-waktu terjadi prasangka yang berarah negatif
sehingga konflik dapat terjadi, maka kondisi demikian
perlu disikapi dengan bijaksana (Hernawan, 2017).

Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckman

Teori konstruksi sosial, yang dikembangkan oleh Peter L.
Berger dan Thomas Luckmann, merupakan salah satu
teori sosiologi kontemporer yang berakar pada sosiologi
pengetahuan. Berger dan Luckman mendapatkan
sumbangsing pemikirannya dari beberapa tokoh sosiologi
lainnya, seperti Emile Durkehim melalui teori realitas
sosialnya, lalu teori interaksionisme simbolik dari Max
Weber dan George Gerbert Mead, serta Alfred Schutz.
Teori ini semakin dikenal dengan adanya karya Berger
dan Luckman dalam sebuah buku “the social
construction of reality” (McQuail, 2010). Dalam
karyanya ini Berger dan Luckman menyampaikan
kerangka berfikir dari teori konstruksi dengan
memisahkan kenyataan dan pengetahuan.

“Berger dan Luckmann memulai pembahasan
realitas sosial dengan membedakan pengertian
"kenyataan" dan "pengetahuan". "Kenyataan"
mengacu pada suatu kualitas yang terdapat
dalam fenomena-fenomena yang memiliki
keberadaan yang tidak bergantung pada
kehendak individu manusia’. Sementara itu,
"pengetahuan" didefinisikan sebagai kepastian
bahwa fenomena-fenomena tersebut nyata (real)
dan memiliki karakteristik yang spesifik”
(Sulaiman Aimie, 2016).

Dalam bukunya yang lain yaitu “Langit Suci Agama
Sebagai Realitas Sosial” Berger memulai pembahasan
teori konsruksi sosial dengan menjelaskan bahwa pusat
perhatian konsruksi sosial adalah membangun sesuatu,
memiliki sesuatu, atau menciptakan sesuatu menjadi ada
dari yang sebelumnya tidak ada. Oleh karena itu, realitas
atau sebuah kenyataan sosial tidak serta merta ada begitu
saja tetapi perlu adanya sebuah aktivitas sosial hingga
realitas tersebut dapat dikatakan benar-benar ada.
Berbeda dengan realitas fisik yang memang sudah ada,
Konstruksi sosial dibentuk melalui tahapan aktivitas
sosial dan bersifat tidak nampak atau metafisik. Sebagai
contoh, laut adalah realitas fisik di alam, tetapi
pemaknaan laut bagi setiap individu akan berbeda-beda.
Konsruksi sosual menyoroti bagaimana realitas yang kita
alami schari-hari, terutama dalam interaksi dan sistem
sosial, bukanlah sesuatu yang inheren atau given,
melainkan hasil dari proses intersubjektif yang terus
menerus. Artinya realitas ini dibentuk melalui
kesepakatan kolektif, interaksi dan interpretasi yang
dibagikan antarindividu dalam suatu masyarakat.

Dunia yang berisi makna, nilai, norma, dan institusi,
kita

ciptakan dan kemudian akan mempengaruhi

427

bagaimana cara kita bertindak serta berpikir. Hal inilah
yang akan dibahas dalam Fokus Kedua pembahasan dari
teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckmann. Yaitu sebuah proses dialektis yang yang
dialami oleh manusia dan terus berulang. Proses dialektis
tersebut dapat dipahami melalui tiga momen yang saling
berkaitan dan terus berulang yaitu proses ekternalisasi
objektivikasi dan internalisasi (Berger dan Luckmann,
1991).

Eksternalisasi merupakan momen pertama dalam
proses dialeka teori konstruksi sosial Berger dan
Luckman. Tahap ini merujuk kepada pencurahan kedirian
manusia secara terus-menerus ke dalam dunia, baik
melalui aktivitas fisik maupun mentalnya (Asmanidar,
2021). Ini bukan sekedar tindakan fisik, melainkan
sebuah pencurahan ide, nilai, gestur, ekspresi artistik,
maupun tindakan-tindakan kolektif, kita memproyeksikan
realitas subjektif kita sehingga ia dapat dilihat, didengar,
dan dirasakan oleh orang lain. Tanpa eksternalisasi,
gagasan-gagasan akan tetap terkurung dalam benak
individu, tidak memiliki kekuatan untuk membentuk atau
mengubah lingkungan social. Tatanan sosial atau ruang
kontestasi societas (masyarakat) adalah produk manusia,
suatu produksi manusia yang berlangsung secara
kontingen dan terus-menerus (Setyawan and Nugroho,
2021). Produk-produk dari eksternalisasi manusia
memiliki sifat sui generis dibandingkan dengan konteks
organismis dan lingkungannya, sehingga eksternalisasi
merupakan suatu keharusan antropologis (Safi'i, 2024).
Dengan kata lain, melalui eksternalisasi, masyarakat
adalah produk manusia. Hal ini dijelaskan oleh Berger
bahwa masyarakat tidak memiliki bentuk lain selain
bentuk yang telah diberikan oleh manusia. Proses ini juga
melibatkan penyesuaian diri individu dengan dunia
sosiokultural sebagai produk manusia.

Proses pelembagaan manusia dalam produknya
sendiri yaitu masyarakat, dimulai sejak awal interaksi
manusia dengan lingkungannya. Pengalaman sehari-hari
akan menuntun setiap individu untuk memiliki tipifikasi
yang khas dan dapat diekspresikan melalui pola-pola
tingkah laku yang spesifik saat berinteraksi dengan
individu lainnya. merupakan suatu rangkaian
pembangunan belakang individu yang akan

Ini
latar
menentukan pembagian kerja di antara individu-individu
dalam kelompok sosial. Singkatnya, eksternalisasi adalah
proses awal di individu menghasilkan dan
memproyeksikan dunia sosial mereka, membentuk dasar
bagi objektivasi selanjutnya.

Objektivasi terjadi ketika produk dari aktivitas
eksternalisasi tersebut telah membentuk suatu fakta yang
bersifat eksternal dan terpisah dari produser itu sendiri.

mana

Singkatnya, dunia yang telah diproduksi oleh manusia



Pola Kehidupan Toleransi

melalui ekternalisasi kemudian menjadi sesuatu yang
“ada”. Produk-produk tersebut tidak dapat diabaikan
begitu saja dan meskipun produk tersebut berasal dari
kesadaran subjektif manusia, produk tersebut tidak dapat
kembali kepada kesadaran manusia itu sendiri karena
sudah tercipta dan berada di
individual.

luar subjektivikasi

Objektivasi merupakan momen saat interaksi sosial
dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan atau
mengalami institusionalisasi. Pada tahap ini, habitualisasi
(pembiasaan tindakan yang dilakukan berulang-ulang)
menghasilkan pengendapan dan tradisi yang kemudian
dilembagakan (Safi’i, 2024). Ini berarti setiap tindakan
yang sering dilakukan berulang kali akan menjadi pola
yang kemudian direproduksi, dan dipahami oleh
pelakunya sebagai pola yang dimaksudkan itu.
Pelembagaan muncul ketika pola tersebut telah dikenali
dan diikuti oleh berbagai jenis pelaku dalam interaksi
mereka. Lalu hal yang terjadi adalah legitimasi, yaitu
penciptakan makna-makna baru yang berfungsi untuk
menyatukan beragam makna yang sudah ada dalam
berbagai proses pelembagaan. Peran legitimasi adalah
membuat apa yang sudah dilembagakan menjadi jelas
secara objektif dan masuk akal secara subjektif. Ini
berlaku pada dua tingkatan: pertama, seluruh sistem
kelembagaan harus bisa dipahami secara serempak oleh
semua yang terlibat dalam proses kelembagaan yang
berbeda. Kedua, setiap individu (termasuk di media)
harus diberikan makna subjektif saat mereka berinteraksi
dengan berbagai bagian dari tatanan kelembagaan. Pada
tahap awal pelembagaan, ketika suatu institusi hanyalah
fakta yang tidak memerlukan pembenaran lebih lanjut,
masalah legitimasi tidak terlalu mendesak. Namun,
legitimasi menjadi sangat penting dan tak terhindarkan
ketika berbagai aspek dari tatanan kelembagaan akan
diteruskan kepada generasi baru. Dalam konteks ini,
legitimasi tidak hanya berkaitan dengan "nilai-nilai,"
tetapi juga selalu melibatkan "pengetahuan." Oleh karena
itu, pelembagaan dan legitimasi menjadi sebuah pondasi
dari momen objektivikasi, dimana pelembagaan berperan
untuk menangkap ide-ide abstrak menjadi struktur sosial
yang nyata dan legitimasi membuat realitas yang telah
dilembagakan menjadi suatu hal yang diterima serta
masuk akan bagi masyarakat.

Jika pelembagaan dan legitimasi adalah sisi objektif
dari  kenyataan, internalisasi  adalah  sisi
subjektifnya. proses internalisasi merupakan momen
ketiga dalam dialektika konstruksi sosial yang ditandai

maka

dengan proses peresapan kembali realitas objektif dan
menjadi bagian dari kesadaran subjektif individu.
Menurut analisis Berger dan Luckman, setiap individu
lahir dengan kecenderungan alami untuk bersosialisasi

dan pada akhirnya menjadi bagian dari masyarakat.
Proses ini dimulai dengan internalisasi, yaitu ketika
individu secara langsung memahami atau menafsirkan
peristiwa-peristiwa  objektif sebagai sesuatu yang
memiliki makna. Kesadaran diri individu selama proses
internalisasi ini menunjukkan bahwa sosialisasi sedang
berlangsung. Ini adalah proses di mana individu
mempelajari dan menerima dunia sosial sebagai
miliknya, sehingga makna, norma, dan nilai-nilai yang
ada di luar dirinya menjadi bagian dari struktur
pemikirannya sendiri. Singkatnya, internalisasi adalah
bagaimana individu menjadi "produk" dari masyarakat
yang telah mereka bantu ciptakan. Sehingga dapat
dipahami bahwa proses internalisasi menjadi sebuah
peristiwa dari proses dialektik yang paling penting pada

proses eksternalisasi dan objektivasi.

Toleransi Sebagai Konstruksi Sosial Desa Cisantana
Toleransi yang tumbuh dan berkembang di Desa
Cisantana tidak muncul secara alamiah, melainkan hasil
dari suatu konstruksi sosial yang panjang dan kompleks.
Dalam perspektif teori konstruksi sosial Peter L. Berger
dan Thomas Luckmann, realitas sosial termasuk
toleransi, adalah hasil dialektika antara manusia dengan
dunia  sosialnya melalui tiga tahapan utama:
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Proses ini
membentuk pemahaman kolektif masyarakat yang terus
diperbarui dan diwariskan lintas generasi. Dalam konteks
ini, toleransi sebagai nilai dan praktik kehidupan sehari-
hari di Desa Cisantana dapat dipahami sebagai produk
interaksi  sosial yang terus-menerus dan saling
memengaruhi antarindividu, kelompok, serta institusi
sosial yang ada.

Desa Cisantana merupakan contoh konkret bagaimana
pluralitas agama dapat melahirkan integrasi sosial yang
kuat jika didukung oleh kesadaran kolektif yang
terlembaga. Nilai-nilai seperti gotong royong, silih asah,
silih asih, dan silih asuh menjadi landasan kultural yang
diperkuat oleh interaksi sosial positif antarwarga, tanpa
memandang latar belakang keagamaannya. Lebih dari
sekadar wacana, toleransi di desa ini terlihat dari perilaku
nyata warga yang saling menghormati dalam ibadah,
saling membantu dalam kegiatan sosial, serta
memberikan ruang ekspresi agama dan budaya satu sama
lain. Oleh karena itu, studi terhadap toleransi di Desa
Cisantana dapat menggambarkan proses konstruksi sosial
sebagaimana dimaksud oleh Berger dan Luckmann, yakni
bagaimana manusia menciptakan dan mengalami realitas
sosial yang tampaknya objektif namun berasal dari
dinamika subyektif yang terorganisasi.

Proses eksternalisasi dalam masyarakat Desa
Cisantana terlihat dari bagaimana nilai-nilai toleransi
diungkapkan melalui tindakan konkret sehari-hari. Nilai

428



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431

tersebut tidak hanya ada dalam wacana atau ajaran
normatif, tetapi dipraktikkan melalui interaksi sosial yang
harmonis. Tidak ada bentuk penguasaan ruang oleh
kelompok tertentu, sebaliknya, ruang publik dijadikan
arena inklusif yang mencerminkan keseimbangan dan
rasa saling menghargai. Ini adalah contoh nyata
eksternalisasi, di mana gagasan abstrak seperti toleransi
diproyeksikan menjadi realitas sosial melalui tindakan-
tindakan kolektif.

Dalam konteks lain, masyarakat Desa Cisantana
menunjukkan keterbukaan dalam kegiatan budaya dan
keagamaan. Upacara Seren Taun, yang menjadi tradisi
masyarakat Sunda Wiwitan, tidak hanya dihadiri oleh
pemeluk kepercayaan lokal, tetapi juga diikuti oleh warga
Muslim dan Katolik. Keterlibatan lintas agama dalam
upacara tersebut menunjukkan bahwa interaksi sosial
antarumat beragama telah melampaui batas toleransi
pasif dan berkembang menjadi toleransi aktif, yakni

bentuk toleransi yang tidak hanya membiarkan
keberadaan orang lain, tetapi juga secara sadar
berpartisipasi dan menghormatinya.

Eksternalisasi juga dapat dilihat dalam cara

masyarakat menyikapi peristiwa kematian. Ketika ada
warga yang meninggal, seluruh masyarakat terlibat dalam
prosesi pemakaman dengan tetap memperhatikan
keyakinan agama masing-masing. Ada yang membaca
doa sesuai Islam, ada yang menyanyikan pujian ala
Katolik, dan ada yang melakukan ritual sesuai
kepercayaan Sunda Wiwitan. Fakta sosial
menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya memahami

ini

keberagaman, tetapi benar-benar menginternalisasi
semangat inklusivitas melalui praktik sosial. Dalam hal
ini, tatanan sosial yang tercipta merupakan hasil ekspresi
kesadaran kolektif yang terus diperbarui melalui interaksi
sehari-hari.

ada tahap ini, masyarakat Desa Cisantana secara
kolektif "menciptakan" dunia sosial mereka yang toleran
melalui tindakan dan interaksi yang berulang, yang
kemudian menjadi dasar bagi proses selanjutnya, yaitu
objektivasi

Objektivasi terjadi ketika nilai dan praktik yang
sebelumnya merupakan hasil tindakan individu, berubah
menjadi struktur sosial yang terlembaga. Dalam konteks
Desa Cisantana, praktik-praktik toleransi yang awalnya
merupakan bagian dari tindakan personal atau kelompok
kecil kini telah menjadi norma sosial yang diikuti oleh
seluruh masyarakat. Salah satu contoh nyata dari proses
objektivasi adalah legitimasi sosial terhadap
keberadaan rumah ibadah dari berbagai agama dalam satu
wilayah tanpa adanya persaingan atau diskriminasi.

Fakta sosial lainnya yang mencerminkan proses

ini

objektivasi adalah tradisi Upacara seren taun, yang

429

merupakan tradisi inti penganut Sunda Wiwitan, adalah
contoh kuat dari eksternalisasi. Partisipasi ini bukan
sekadar toleransi pasif (membiarkan), melainkan sebuah
tindakan sadar untuk menjadi bagian dari ritual komunal.
Melalui tindakan individu-individu dari
belakang agama yang berbeda memproyeksikan sebuah
pesan bersama "Kami adalah satu komunitas."

ini, latar

Pelembagaan nilai toleransi juga ditopang oleh
kebijakan informal dari tokoh agama dan pemerintah
desa yang memberi ruang kebebasan bagi warganya
untuk menjalankan ajaran agamanya masing-masing.
Tidak ada pemaksaan agama, bahkan warga baru atau
pendatang secara alamiah mengikuti pola sosial yang
telah terbentuk. Legitimasi terhadap sikap inklusif ini
diperkuat oleh budaya lokal yang menjunjung tinggi
prinsip gotong royong dan keberagaman. Ketika nilai
toleransi telah terlembaga, tidak lagi
membutuhkan pembenaran terus-menerus. ia hadir
sebagai bagian dari kenyataan sosial yang diterima secara
luas dan diteruskan kepada generasi berikutnya.

maka ia

Momen ketiga dalam konstruksi sosial adalah
internalisasi, yakni proses di mana individu menerima
realitas sosial sebagai bagian dari kesadaran dirinya. Di
Desa Cisantana, nilai toleransi tidak hanya dilembagakan
secara sosial, tetapi juga diserap oleh individu melalui
proses sosialisasi sejak dini. Anak-anak yang tumbuh di
lingkungan ini terbiasa dengan interaksi lintas agama
yang harmonis, sehingga mereka menganggap perbedaan
sebagai hal yang wajar dan bukan ancaman.

Salah satu bukti internalisasi adalah pola perilaku
anak-anak dan remaja dalam pergaulan sehari-hari.
Mereka tidak membentuk  kelompok eksklusif
berdasarkan agama, tetapi berinteraksi secara terbuka dan
saling menghormati. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-
nilai toleransi telah meresap ke dalam kesadaran individu
dan menjadi bagian dari identitas sosial mereka. Dalam
konteks ini, individu tidak hanya menjadi bagian dari
masyarakat, tetapi juga membawa nilai-nilai masyarakat
dalam dirinya, termasuk nilai toleransi.

Proses internalisasi juga diperkuat oleh simbol-simbol
sosial yang dihadirkan dalam ruang publik. Misalnya,
dalam perayaan keagamaan, bendera atau atribut
simbolik dari setiap agama bisa ditampilkan
berdampingan tanpa ada dominasi simbol tertentu. Ini
adalah bentuk komunikasi simbolik yang memperkuat
rasa saling memiliki dan kesadaran kolektif. Kesadaran
bahwa semua agama mengajarkan kebaikan, dan bahwa
perbedaan adalah bagian dari rencana ilahi, menjadi nilai
yang diinternalisasi secara mendalam oleh masyarakat

PENUTUP

Simpulan



Pola Kehidupan Toleransi

Prilaku toleransi di Desa Cisantana teridentifikasi
dalam berbagai bentuk perilaku perilaku masyarakat yang
aktif dan terstruktur. Praktik-praktik ini mencakup
interaksi positif yang terbentuk dalam nilai gotong
royong. Faktor utama yang membentuk dan memelihara
praktik-praktik ini adalah kearifan lokal Sunda, yaitu silik
asah, silih asih, silih asuh, dan tardisi Upacara Seren
Taun. Peran dari pihak-pihak terkait juga menjadi penting
dalam memlihara toleransi seperti tokoh agama yang
mensosialisasikan  pentingnya
sebagai pihak pengendali

toleransi, pemerintah
konflik dan guru yang
membimbing muridnya untuk saling menghargai dan
menghormati

Pola hidup bertoleransi ini dapat dianalisis sebagai
sebuah konstruksi sosial yang terbentuk melalui tiga
momen dialektis. Pertama, eksternalisasi, di mana nilai-
nilai abstrak toleransi dapat diekspresikan secara konkret
oleh masyarakat Desa Cisantana melalui praktik-praktik
sosial masyatakatnya. Kedua, objektivasi, yakni ketika
praktik-praktik tersebut telah terlembaga karena melalui
proses legitimasi. Ketiga, internalisasi, yaitu proses di
mana realitas sosial yang toleran ini diserap oleh
individu,  sehingga tumbuh  dengan
menganggap perbedaan sebagai hal yang normal dan
tidak membentuk kelompok eksklusif berdasarkan

anak-anak

agama.

Dengan demikian, toleransi di Desa Cisantana bukanlah
sebuah fenomena yang statis, melainkan sebuah realitas
sosial yang secara aktif diciptakan, dipelihara, dan
diwariskan. Praktik-praktik toleransi yang nyata adalah
hasil dari proses konstruksi sosial yang didasari oleh
nilai-nilai budaya yang kuat dan diperkokoh oleh peran
aktif institusi-institusi di masyarakat. Keseluruhan proses
ini menunjukkan bahwa keharmonisan dalam masyarakat
plural adalah produk dari dinamika subjektif yang
terorganisasi, yang kemudian membentuk realitas
objektif yang dihayati dan dijalankan secara turun-
temurun.

Saran

Kehidupan bertoleransi yang sudah ada di Desa
Cisantana harus secara aktif dilestarikan dan diperkuat.
Kearifan silih asah, silih asih, silih asuh harus terus
disosialisasikan serta tradisi Upacara Seren Taun sebagai
adat yang menyatukan masyarakat dapat menyesuaikan
keadaan zaman tanpa menghilangkan makna aslinya.

Forum-forum diskusi masyarakat terus dilaksanakan
rutin oleh pemuka agama dan pemerintah, sehingga
sosialisasi mengenai toleransi akan terus berjalan hingga
kelak nanti.

Model toleransi
terkonstruksikan sebaiknya

telah
serta

Desa Cisantana yang
didokumentasikan

disebarluaskan agar dapat menjadi role model bagi

daerah-daerah
khususnya keberagamaan.

lain dalam mengelola keberagaman

DAFTAR PUSTAKA

Alganih, I. (2016) ‘Konflik Poso (Kajian Historis Tahun
1998-2001)’, Criksetra: Jurnal Pendidikan Sejarah,
5(10), pp- 166-174. Available at:
https://scholar.google.com/scholar?hl=id&as_sdt=0%
2C5&qg=konflik+poso&btnG=#d=gs_qabs&t=170892
7836713&u=%23p%3DrmK05ZZy83gJ.

Amalia, L., Haryana, W. and Indonesia, U.P. (2022)
‘Upacara serentaun sebagai bentuk rasa syukur
masyarakat kuningan di bidang pertanian’, 14(2), pp.
163-167.

Asmanidar, A. (2021) ‘Suluk Dan Perubahan Perilaku
Sosial Salik (Telaah Teori Konstruksi Sosial Peter L
Berger Dan Thomas Luckman)’, Abrahamic
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 1(1), p. 99.
Available at: https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9488.

Belgradoputra, R.J. et al. (2023) ‘Perlindungan Hukum
Diskriminasi dan Intoleransi Masyarakat serta Pemda
Terhadap Penghayat Kepercayaan Akur Sunda
Wiwitan di Cigugur’, SIKAMA : Jurnal Pengabdian
Kepada Masyarakat, 1(2), pp. 87-101.

Berger, P.L. and Luckmann, T. (1991) The Social
Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of
Knowledge,. 1st edn. London: Penguin Books.

Casram, C. (2016) ‘Membangun Sikap Toleransi Beragama
dalam Masyarakat Plural’, Wawasan: Jurnal Ilmiah
Agama dan Sosial Budaya, 1(2), pp. 187-198.
Available at: https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588.

Creswell, J. (2009) Research Design:
Quantitative and Mixed Methods
Thousand Oaks, CA: Sage.

Dariah, I. et al. (2023) ‘Strategi Menumbuhkan Rasa
Toleransi di Tengah Keberagaman Umat Desa
Cisantana  Cigugur-Kuningan’,  Gunung  Djati
Conference Series, 21(1), pp. 103—-112.

Darmawan, A. (2009) Dialektika  Islam  dan
Multikulturalisme di Indoneisia. 1st edn. Yogyakarta:
Kurnia Kalam Semesta.

Djuniasih, E. and Kosasih, A. (2019) ‘Penerapan Karakter
Toleransi Beragama Pada Masyarakat Cigugur Yang
Pluralisme’, Jurnal Pendidikan Karakter, (1), pp. 1-
1. Available at:
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i1.22987.

Fitriani, S. (2020) ‘Keberagaman dan Toleransi Antar
Umat Beragama’, Analisis: Jurnal Studi Keislaman,
20(2), pp- 179-192. Available at:
https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489.

Qualitative,
Approaches.

Hermawan, W. (2010) ‘Komunikasi Antarumat Berbeda
Agama ( Studi Kasus Sikap Sosial dalam Keragaman
Beragama di Kecamatan’, Jurnal Komunilakasi dan
Realita Sosial, 1(1), pp. 62-74.

430



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431

Hernawan, W. (2017) ‘Prasangka Sosial Dalam Pluralitas
Keberagamaan Di Kecamatan Cigugur Kabupaten
Kuningan Jawa Barat’, Sosiohumaniora, 19(1), pp.
77-85. Available at:
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v19i1.9543.

Hidayah, S. ef al. (2024) ‘Perbedaan dalam Kebersamaan :
Pembacaan Doa Pasca Meninggal’, Penangkaran:
Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 8(2), pp.
206-223.

Imanudin dkk (2025) ‘Analisis Iklim Lingkungan Belajar
di SD 3 Cisantana’, Pendas: Jurnal Ilmiah
Pendidikan Dasar, 10(02), pp. 294-313.

Indrawan, J. and Putri, A.T. (2022) ‘Analisis Konflik
Ambon Menggunakan Penahapan Konflik Simon
Fisher’, Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik, 4(1), pp.
12-26. Available at:
https://doi.org/10.24198/jkrk.v4i11.36608.

Khalil, M. et al. (2024) ‘Internalisasi Nilai Moderasi
Melalui Kegiatan Festival Moderasi Dalam Kajian
Multidisipliner di Desa Cisantana’, Proceedings Uin
Sunan Gunung Djati Bandung, 5(8), pp. 1-15.

Marhayati, N. (2021) ‘Internalisasi Budaya Gotong
Royong Sebagai Identitas Nasional’, 8, pp. 21-42.

Marpuah (2019) ‘Toleransi Dan Interaksi Sosial Antar
Pemeluk Agama Di Cigugur, Kuningan’, Harmoni,
18(2), pp- 51-72. Available at:
https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.309.

McQuail, D. (2010) McQuail’s Mass Commmunication
Theory. 6th edn. London: Sage.

Putri, I.S.A. and Indrawan, J. (2022) ‘Agama dalam
Perspektif Emile Durkheim’, Dekonstruksi, 7(01), pp.
1-23. Available at:
https://doi.org/10.54154/dekonstruksi.v7i01.102.

ROSYID D, M. (2017) ‘Peredam Konflik Agama: Studi
Analisis Penyelesaian di Tolikara Papua 2015,
Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of
Islamic Studies, 13(1), pp. 48-81. Available at:
https://doi.org/10.18196/aiijis.2017.0067.48-81.

Safi’i, 1. (2024) ‘Fikih Tasamuh: Konstruksi Toleransi
Antarumat Beragama Masyarakat Desa Rejoangung
Kecamatan Ngoro Kabupaten Jombang’, 7(4), pp.
880-899.

Setiawatri, N. and Kosasih, A. (2019) ‘Implementation of
social care character education in the pluralist
community of pluralism in cigugur kuningan’, Jurnal
Pendidikan Karakter, pp. 179—192.

Setyawan, D. and Nugroho, D. (2021) ‘The Socio-religious
Construction: The Religious Tolerance among Salafi
Muslim and Christian in Metro’, Dialog, 44(2), pp.
190-203. Available at:
https://doi.org/10.47655/dialog.v44i2.479.

Sugiyono (2016) Metode Penelitian Kuantitatif. Kualitatif
dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sulaiman Aimie (2016) 268161-Memahami-Teori-
Konstruksi-Sosial-Peter-L-1E36a954°, Jurnal Society,
VI, pp. 15-22.

Syamsuddin, A. (2020) ‘Konflik Sosial Dalam Perspektif
Sosiologi Agama’, A/-Din: Jurnal Dakwah dan Sosial
Keagamaan, 6(1), pp. 1-14. Available at:
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1
091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.d
oi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps:/
/www.researchgate.net/publication/305320484 SIST
EM_PEMBETUNGAN_ TERPUSAT STRATEGI
MELESTARI.

431





