
Kajian  Moral  dan  Kewarganegaraan  (S5),  Volume13   Nomor   4 Tahun  2025, 422-431  

422 
 

POLA KEHIDUPAN TOLERANSI : ANALISIS KONSTRUKSI SOSIAL MASYARAKAT 
DESA CISANTANA, KABUPATEN KUNINGAN  

Satrio Agung Nugraha  
 (Sosiologi, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Jenderal Soedirman) satrio.nugraha@mhs.unsoed.ac.id  

Masrukin 
 (Sosiologi, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Jenderal Soedirman) masrukin@unsoed.ac.id 

Elis Puspitasari 
 (Sosiologi, Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Jenderal Soedirman) elis.puspitasari@unsoed.ac.id  

 

Abstrak  

Meskipun pluralitas agama di Indonesia seringkali menjadi sumber konflik, Desa Cisantana di Kabupaten 
Kuningan menunjukkan model keharmonisan antara komunitas Muslim, Katolik, dan penganut Sunda 
Wiwitan. Penelitian ini mengkaji pola kehidupan toleran tersebut bukan sebagai kondisi alamiah, melainkan 
sebagai sebuah realitas yang dikonstruksi secara sosial. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengidentifikasi 
praktik-praktik toleransi beserta faktor pendukungnya, serta menganalisis pola tersebut menggunakan teori 
konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
deskriptif dengan pendekatan studi pustaka. Data dianalisis melalui kerangka teoretis Berger dan Luckmann 
yang mencakup tiga momen dialektis: eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Praktik toleransi diwujudkan secara aktif melalui perilaku masyarakat Desa Cisantana 
berupa sikap saling menghargai dan menghormati, gotong royong, partisipasi lintas iman dalam perayaan 
hari besar keagamaan, serta keterlibatan bersama dalam upacara adat Seren Taun. Praktik-praktik ini 
diperkuat oleh kearifan lokal Sunda silih asah, silih asih, silih asuh, serta peran aktif tokoh masyarakat, 
institusi keagamaan, dan lembaga pendidikan. Analisis menunjukkan bahwa tindakan-tindakan konkret ini 
(eksternalisasi) telah terlembaga menjadi norma sosial yang diterima bersama (objektivasi), yang kemudian 
diserap oleh individu melalui sosialisasi sebagai bagian dari kesadaran mereka (internalisasi). Disimpulkan 
bahwa toleransi di Desa Cisantana adalah realitas sosial dinamis yang secara aktif diciptakan, dipelihara, dan 
diwariskan dari generasi ke generasi.
Kata Kunci: Pluralitas Agama, Toleransi, Konstruksi sosial. 

 
Abstract 

 
Although religious plurality in Indonesia is often a source of conflict, Cisantana Village in Kuningan 
Regency demonstrates a model of harmony among its Muslim, Catholic, and Sunda Wiwitan communities. 
This study examines this pattern of tolerant life not as a natural condition, but as a socially constructed 
reality. The purpose of this research is to identify the practices of tolerance and their supporting factors, 
and to analyze this pattern using the social construction theory of Peter L. Berger and Thomas Luckmann. 
This research employs a descriptive qualitative method with a literature review approach. Data were 
analyzed through Berger and Luckmann's theoretical framework, which includes three dialectical moments: 
externalization, objectivation, and internalization. The results show that the practice of tolerance is actively 
manifested through the behaviors of the Cisantana Village community, such as mutual respect, gotong 
royong (mutual cooperation), interfaith participation in major religious celebrations, and joint involvement 
in the Seren Taun traditional ceremony. These practices are reinforced by the Sundanese local wisdom of 
silih asah, silih asih, silih asuh, as well as the active roles of community leaders, religious institutions, and 
educational institutions. The analysis indicates that these concrete actions (externalization) become 
institutionalized as mutually accepted social norms (objectivation), which are subsequently absorbed by 
individuals through socialization as part of their consciousness (internalization). It is concluded that 
tolerance in Cisantana Village is a dynamic social reality that is actively created, maintained, and passed 
down from generation to generation. 
Keywords: Religious Plurality, Tolerance, Social Construction. 

 
 
 

 

mailto:satrio.nugraha@mhs.unsoed.ac.id
mailto:masrukin@unsoed.ac.id
mailto:elis.puspitasari@unsoed.ac.id


Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431        

423 
 

PENDAHULUAN  
Agama hadir sebagai pedoman yang harus dipegang erat 
oleh umat manusia. Pedoman ini membantu manusia 
dalam menciptakan hubungan yang baik dengan 
tuhannya sebagai Sang Pencipta melalui ritual ibadah. Di 
luar dimensi spiritual ini, agama memainkan peran 
penting bagi manusia dalam menjalankan kehidupan 
bermasyarakatnya. Dengan ajaran agama mengenai kasih 
sayang sesama, kebaikan, serta keadilan dapat 
membimbing manusia kepada kehidupan sosial yang 
harmonis. Durkheim (Putri and Indrawan, 2022) 
mengatakan agama berasal dari kumpulan representasi 
kolektif sosial masyarakat itu sendiri. Oleh karena itu, 
agama sebagai pedoman umat manusia juga dapat 
membentuk nilai, norma, dan identitas masyarakat. 

Agama sebagai hal yang integratif, memiliki sisi lain 
yang tidak dapat dipisahkan. Agama memiliki aspek 
partikularistik yang tidak dapat diabaikan dan dianggap 
sebagai sumber konflik (Syamsuddin, 2020). Agama 
dapat menjadi instrumen yang dimanfaatkan untuk 
memobilisasi massa demi kepentingan tertentu, atau 
menjadi garis demarkasi yang tajam antarkelompok 
sosial. Ketika pemahaman agama direduksi menjadi 
identitas kelompok yang bersifat inklusif, maka ia rentan 
disalahgunakan untuk melegitimasi prasangka, 
diskriminasi, bahkan kekerasan. Perbedaan dalam 
doktrin, ritual, dan klaim atas kebenaran absolut 
seringkali menjadi titik picu gesekan yang jika tidak 
dimediasi dengan baik dapat berkembang menjadi 
konflik terbuka. Sejalan dengan Darmawan (2009) bahwa 
konflik beragama dapat terjadi karena adanya perbedaan 
keyakinan dan definisi kebenaran dalam agama berbeda 
dengan kebenaran agama yang lain. Namun, penekannya 
bukan ditujukan kepada perbedaan yang ada, tetapi 
kepada sikap fanatisme yang menciptakan pemeluk 
agama untuk bertindak secara radikal. Dengan demikian, 
agama menampilkan wajah ganda, sebagai sumber nilai 
transendental yang mempersatukan, sekaligus sebagai 
penanda identitas partikular yang dapat memecah belah. 

Indonesia sebagai negara yang mengakui keberadaan 
enam agama yaitu Islam, Kristen, Katolik, Hindu, 
Buddha, dan Konghucu, tidak terlepas dari fenomena 
fanatisme agama. Keberagaman menjadi sebuah 
kekayaan bagi bangsa Indonesia, sehingga pemahaman 
mengenai pluralisme agama sudah menjadi makanan 
sehari-hari bagi masyarakatnya. Pemikiran tersebut 
membangun sebuah idealisme bahwa keberagaman 
seharusnya menjadi pemersatu bangsa. Namun, ada 
banyak realitas yang tidak sejalan dengan hal itu. 

Sejarah dan pengamatan kontemporer menunjukkan 
bahwa agama, dengan segala kompleksitas tafsir dan 
praktik ritualnya dapat memicu konflik pada kehidupan 

masyarakat Indonesia. Serangkaian peristiwa konflik 
dengan latar belakang agama di berbagai daerah 
Indonesia. Kita ingat peristiwa Ambon yang menelan 
ribuan korban (Indrawan and Putri, 2022); Konflik Poso 
yang dipicu marginalisasi dan perebutan dominasi 
(Alganih, 2016); Insiden tragis di Tolikara (ROSYID D, 
2017); hingga kasus diskriminasi pendirian rumah ibadah 
di Makassar. Konflik-konflik yang telah dipaparkan ini 
hanya sebagian kecil dari banyaknya konflik yang terjadi 
di Indonesia. Konflik-konflik ini yang seringkali 
kompleks dengan faktor ekonomi, politik, atau 
kesalahpahaman, menunjukkan bahwa Indonesia masih 
dihadapkan pada tantangan besar dalam mengelola 
keberagaman. 

Narasi mengenai konflik beragama kerap 
mendominasi pemberitaan dan sejarah Indonesia. Namun, 
hal itu tidak tunggal dan tidak merepresentasikan seluruh 
kehidupan beragama di Nusantara. Justru, di balik narasi 
konflik, terdapat banyak masyarakat yang berhasil 
merawat dan mengembangkan toleransi sebagai pondasi 
kehidupan mereka. Salah satunya adalah Desa Cisantana, 
Kabupaten Kuningan. Kehidupan masyarakatnya yang 
menjadikan toleransi sebagai bagian yang tidak dapat 
terpisahkan dari kehidupan sehari-hari mereka. 

Meskipun masyarakatnya yang memiliki pluralitas 
agama, melalui penerapan ajaran agama yang baik, 
masyarakat Desa Cisantana dapat memiliki kehidupan 
agama yang inklusif dan damai. Islam merupakan agama 
mayoritas di Desa Cisantana dengan pemeluknya yang 
berjumlah 5.988 jiwa. Sebagian masyarakat menganut 
agama Katolik dengan jumlah 1.126 jiwa dan 37 jiwa 
memiliki kepercayaan Sunda Wiwitan. Kehadiran tiga 
agama ini dilatarbelakangi oleh letak geografis dari Desa 
Cisantana. Wilayah utara Desa Cisantana berbatasan 
langsung dengan Desa Sukamukti, Pejambon, 
Ragawacana, dan Gunung Keling dengan masyarakatnya 
yang beragama Islam. Sementara itu, wilayah timur 
berbatasan dengan Kelurahan Cipari, Cigugur, dan Desa 
Cileuleuy dengan masyarakatnya yang menganut agama 
Katolik dan Kristen. Wilayah selatan berbatasan dengan 
Desa Babakanmulya, Puncak, dan Desa Argamukti serta 
wilayah barat berbatasan langsung dengan Kabupaten 
Majalengka dengan membawa kepercayaan Sunda 
Wiwitan. Dengan demikian, Desa Cisantana merupakan 
perwujudan dari ruang yang dapat mempersatukan 
individu dengan kepercayaan yang berbeda-beda menjadi 
satu kesatuan masyarakat yang harmonis. Masyarakat 
Desa Cisantana dapat hidup berdampingan tanpa melihat 
latar belakang keyakinan, mereka menjalankan 
kehidupan sehari-harinya selalu menjunjung tinggi sikap 
saling menghargai dan menghormati baik dalam aktivitas 
peribadatan maupun aktivitas sosialnya. Hal ini 
memberikan kejelasan lainnya bahwa masyarakat Desa 



Pola Kehidupan Toleransi 

 

Cisantana telah mengenal dan memahami sikap toleransi 
secara mendalam. 

Nilai toleransi memang telah diturunkan melalui 
lintas generasi oleh masyarakat Desa Cisantana, sehingga 
keharmonisan tetap terjaga dari waktu ke waktu. 
Toleransi merupakan sebuah sikap dalam diri manusia 
berupa saling menerima perbedaan dalam rangka 
mencapai tujuan bersama yaitu keharmonisan. Dengan 
memiliki sikap menerima perbedaan, individu secara 
langsung menunjukan bahwa realitas dalam 
lingkungannya tidak ada yang sama dan sebangun dalam 
kehidupan masyarakat, termasuk kehidupan 
keberagamaan. Interpretasi dan keyakinan masing-
masing individu memiliki daya yang berbeda dalam 
beragama. Sehingga toleransi harus disertai dengan sikap 
inklusif yang akan membantu umat beragama untuk 
menurunkan sikap ekstremis dan eksklusif yang biasanya 
melahirkan perilaku radikal (Casram, 2016). Yang 
akhirnya setiap persoalan yang menyangkut pemahaman 
keagamaan secara internal dan eksternal, akan 
menemukan jalann keluar atau minimal terbukanya 
pikiran seseorang terhadap sebuah perbedaan.  

Toleransi tidak hanya sebuah pemahaman belaka, 
tetapi toleransi merupakan sebuah praktik sosial yang 
dapat dilihat dalam kehidupan bermasyarakat dan 
membutuhkan kesadaran kolektif untuk menciptakan 
keadaan masyarakat yang damai. Sejalan dengan Fitriani 
(2020), yang mengatakan bahwa toleransi dapat dilihat 
secara nyata dari aktivitas-aktivitas sosial yang dilakukan 
sehari-hari di lingkungan masyarakat. Dengan demikian, 
dapat dikatakan bahwa kehidupan toleransi Masyarakat 
Desa Cisantana bukan sikap yang terbentuk begitu saja, 
melainkan hasil dari konstruksi sosial masyarakatnya. 

Keberhasilan Cisantana dalam membangun dan 
mempertahankan kehidupan toleran dapat dibaca sebagai 
contoh konkret dari keberhasilan konstruksi sosial dalam 
menciptakan stabilitas sosial. Ini menguatkan asumsi 
bahwa nilai dan norma sosial—seperti toleransi—tidak 
hadir secara alamiah, tetapi dibentuk secara terus-
menerus melalui interaksi dan pengalaman sosial. Di 
sinilah pentingnya melihat toleransi bukan hanya sebagai 
produk budaya atau ajaran agama, tetapi sebagai proses 
aktif yang melibatkan individu dan institusi dalam 
menciptakan ruang hidup yang damai. Dengan demikian, 
studi mengenai masyarakat Desa Cisantana dapat 
menjadi sumbangan penting bagi pengembangan teori 
sosiologi, terutama dalam memahami bagaimana nilai-
nilai sosial terbentuk, dijaga, dan diwariskan secara 
kolektif. 

Dalam masyarakat Cisantana, toleransi tidak hanya 
dipahami sebagai konsep moral atau ajaran agama, tetapi 
telah menjadi bagian dari etos hidup yang mengatur 
interaksi sosial antarindividu. Realitas ini terbentuk 

melalui berbagai praktik sosial yang berulang dan 
membentuk pola perilaku kolektif, seperti kebiasaan 
saling membantu antarumat beragama, perayaan hari 
besar yang dihadiri lintas komunitas, serta kebijakan 
informal yang menjamin ruang berekspresi agama secara 
setara. Fenomena ini menunjukkan bahwa masyarakat 
Desa Cisantana telah mengalami proses sosialisasi dan 
internalisasi nilai toleransi secara mendalam.  

Penelitian ini memiliki dua tujuan utama. Yaitu, 
untuk mengidentifikasi praktik-praktik toleransi dan 
faktor-faktor yang membentuk dan memelihara praktik-
praktik toleransi tersebut dan menganalisis pola hidup 
bertoleransi masyarakat di Desa Cisantana sebagai 
bentuk konstruksi social. 

Melalui tujuan-tujuan diatas, penulis juga berharap 
bahwa penelitian ini dapat memberikan kontribusi ilmiah 
dalam memperkaya khazanah sosiologi agama, 
khususnya dalam konteks masyarakat plural di Indonesia. 
Pemahaman komprehensif mengenai mekanisme sosial 
yang memungkinkan nilai-nilai toleransi tidak hanya 
muncul, tetapi juga dipelihara dan diwariskan lintas 
generasi, menjadi penting dalam menghadapi tantangan 
kontemporer seperti polarisasi identitas, eksklusivisme 
agama, dan intoleransi sosial. Melalui pendekatan teori 
konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 
tulisan ini juga berupaya memberikan sumbangan teoretis 
terhadap bagaimana realitas sosial dalam hal ini toleransi 
dibentuk, dilembagakan, dan diinternalisasi oleh 
masyarakat, serta bagaimana proses tersebut dapat 
direplikasi atau dikembangkan dalam konteks masyarakat 
lain yang memiliki tantangan keberagaman serupa. 
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat 
deskriptif-analitis, tetapi juga reflektif dan aplikatif dalam 
ranah akademik maupun praksis sosial. 

 
METODE 
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif 
deskriptif yang dapat mengeksplorasi dan memahami 
toleransi yang dibangun oleh masyarakat Desa Cisantana 
dalam kehidupan sehari-hari (Creswell, 2009).  

Fokus utama pengumpulan data dalam studi ini 
adalah studi pustaka.. Studi kepustakaan menurut 
Sugiyono ( 2016) merupakan kajian teoritis dan referensi 
lain yang berkaitan dengan nilai, budaya dan norma yang 
berkembang pada situasi sosial yang diteliti. Selain itu, 
studi kepustakaan sangat penting dalam melakukan 
penelitian, hal ini dikarenakan penelitian tidak akan lepas 
dari literatur-literatur ilmiah. Teknik studi pustaka ini 
melibatkan pengumpulan dan analisis data dari berbagai 
sumber tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, 
artikel dari penelitian terdahulu, serta dokumen-dokumen 
lain yang berkaitan dengan topik toleransi, konstruksi 
sosial, dan konteks sosial-keagamaan Desa Cisantana. 

424



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5),       Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431 

425 
 

Studi literature yang dijadikan oleh peneliti sebagai acuan 
terdiri dari 1o jurnal artikel untuk mengumpulkan data-
data yang berkaitan dengan kehidupan bertoleransi 
masyarakat Desa Cisantana. Kemudian peneliti 
menggunakan 2 buku dan 5 jurnal yang digunakan 
sebagai acuan dalam memahami teori konstruksi sosial 
Peter L. Berger, serta dokumen pendukung seperti 
dokumen profil Desa Cisantana 

Lokasi penelitian ini adalah Desa Cisantana, 
Kabupaten Kuningan. Pemilihan lokasi ini didasarkan 
pada karakteristik pluralitas agama yang signifikan. 
Selain itu. keberhasilan masyarakatnya dalam menjaga 
keharmonisan, menjadikannya studi kasus yang relevan 
untuk bahan analisis konstruksi sosial toleransi.  

Analisis data akan dilakukan dengan menggunakan 
teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas 
Luckmann, yang menjelaskan bahwa realitas sosial 
merupakan produk dari masyarakat. Hal ini relevan 
dengan konteks sikap toleransi yang sudah berkembang 
dan dipertahankan oleh masyarakat Desa Cisantana, 
dimana toleransi merupakan produk dari interaksi dan 
makna yang terus terus-menerus diciptakan, dipelihara, 
dan disepakati bersama oleh individu-individu dalam 
masyarakat. Fokus analisis adalah pada identifikasi 
proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi dalam 
pembentukan serta pemeliharaan realitas toleransi di 
Desa Cisantana, sebagaimana terekam dalam berbagai 
sumber pustaka yang diakses. Pengecekan keabsahan 
hasil penelitian akan dilakukan melalui triangulasi 
sumber data pustaka, yaitu membandingkan dan 
mengonfirmasi informasi dari beragam literatur dan 
dokumen untuk memastikan konsistensi dan kredibilitas 
temuan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Desa Cisantana sebagai ”kampung Toleransi” 
Berdasarkan data yang ditemukan pada kajian-kajian 
literatur, masyarakat Desa Cisantana telah berhasil 
menciptakan kebersamaan, kerukunan dan keharmonisan 
dalam kehidupannya. Kondisi ini tidak terjadi secara 
alami, tetapi lebih bersifat kultural. Masyarakat Desa 
Cisantana secara turun temurun telah mengenal dan 
menekankan sikap toleransi serta berhasil 
mempertahankannya hingga hari ini, meskipun dihadapi 
dengan perubahan zaman modern. `Seperti yang telah 
dijelaskan diawal, Desa ini dihuni oleh masyarakat 
dengan tiga latar belakang agama yang berbeda: Islam, 
Katolik, dan kepercayaan lokal Sunda Wiwitan. 
Meskipun pluralitas agama sering menjadi sumber 
ketegangan di banyak wilayah, masyarakat Desa 
Cisantana justru mampu menjadikannya sebagai modal 
sosial yang memperkuat persatuan. Keberadaan 
komunitas beragama yang berbeda di satu wilayah tidak 

menyebabkan fragmentasi sosial, melainkan melahirkan 
ruang interaksi yang damai dan inklusif. Hal ini telah 
memberikan pengkuan nasional terhadap desa cisantana 
dengan penghargaan yang diberikan pada tahun 2016 
sebagai "kampung toleransi" oleh Kementerian Agama 
Republik Indonesia (Hidayah dkk., 2024) 

Kajian-kajian yang telah dikumpulkan sebagai 
sumber data primer menekankan bahwa Masyarakat Desa 
Cisantana menunjukkan berbagai bentuk toleransi dalam 
kehidupan sehari-hari mereka, baik dalam hal 
pribabadatannya maupun dalam kehidupan sosialnya. 
Untuk memahami secara mendalam bagaimana realitas 
sosial yang harmonis ini dapat terus bertahan dan 
berkembang, penting untuk menelaah berbagai wujud 
nyata dari praktik toleransi, rangkuman dari temuan-
temuan tersebut akan disajikan dalam tabel berikut yang 
telah melalui kategorisasi, sehingga dapat menjadi dasar 
bagi analisis lebih lanjut. 
 

Kategori Fenomena Toleransi 

Perilaku 
kehidupan 
toleransi 

• Menghargai dan menghormati 
• Kegiatan Sosial bersama 
• Partisipasi dalam hari besar  
• Kerukunan keluarga lintas 

Iman 
Penguatan 
melalui 
budaya, nilai 
dan seni 

• Kearifan lokal sunda 
• Upacara Seren Taun 
• Pancasila sebagai acuan 

Peran instritusi 
dan negara 

• Peran guru di sekolah 
• Komitmen institusi keagaaan 
• Pancasila sebagai acuan 

 
Berdasarkan tabel ini, praktik toleransi yang ada 

dalam kehidupan masyarakat Desa Cisantana bukanlah 
sekedar konsep pasif. Sebaliknya, toleransi adalah sebuah 
tindakan aktif, parisipatif dan terstruktur yang terwujud 
dalam kehidupan sehari-hari.  

Kategori pertama, penulis menemukan praktik 
toleransi yang tercermin melalui perilaku masyarakat 
Desa Cisantana. Dalam kamus besar bahasa Indonesia 
kata perilaku berarti tanggapan atau reaksi seseorang 
terhadap rangsangan atau lingkungan. Perilaku 
merupakan cerminan kongkret yang tampak pada sikap, 
perbuatan dan interaksi. Lingkungan yang terbentuk di 
Desa Cisantana adalah lingkungan yang bertoleransi. 
Maka, perilaku masyarakat sudah semestinya 
menunjukan nilai-nilai toleransi. Salah satunya adalah 
sikap saling menghargai dan menghormati. Mereka dapat 
menghargai sesamanya meskipun memiliki kepercayaan 
berbeda, sekaligus menghormati hal tersebut. hal ini 



Pola Kehidupan Toleransi 

 

dapat dilihat dari adanya tempat ibadah yang saling 
berdampingan dalam satu dusun. Ketika lonceng gereja 
dan azan masjid bersuara, masyarakat dari kedua agama 
tersebut saling berbondong-bondong menuju tempat 
ibadahnya tanpa mengganggu (Marpuah, 2019). Kegiatan 
berupa musyawarah masyarakat pun selalu bersifat 
inklusif.  

Perilaku masyarakat Desa Cisantana yang 
mencerminkan nilai toleransi juga tertuang dalam 
kegiatan sosial. Yaitu dalam kegiatan gotong royong. 
Nilai gotong royong telah dikenal dan telah menjadi 
sebuah kebudayaan masyarakat Indonesia sejak dahulu. 
Gotong royong merupakan bentuk kerjasama masyarakat 
dalam mencapai suatu tujuan positif secara musyawarah 
dan mufakat (Marhayati, 2021).  

Gotong royong terlihat ketika masyarakat Desa 
Cisantana bekerjasama dalam membangun fasilitas 
umum seperti bangunan pemerintahan, sekolah, 
kesehatan, akses jalan, parit, bahkan fasilitas peribadatan 
yang membutuhkan perbaikan (Setiawatri & Kosasih, 
2019). Gotong royong sebagai nilai yang bersifat 
integratif juga dapat menciptakan kepedulian terhadap 
sesama. Masyarakat Desa Cisantana senantiasa saling 
membantu ketika yang lainnya terkena musibah. Selain 
itu terdapat fenomena menarik pada saat ritual kematian 
pada masyarakat Desa Cisantana, ketika ada salah satu 
masyarakat Desa Cisantana meninggal, seluruh 
masyarakat tanpa memandang agamanya ikut membantu 
dari mulai mendoakan hingga menguburkan jenazah 
(Hidayah dkk., 2024).  

Fenomena menarik juga dapat dijumpai pada interaksi 
yang dilakukan oleh kelompok terkecil yaitu keluarga. 
Terdapat beberapa keluarga yang hidup dalam satu 
rumah. Tetapi menganut agama dan kepercayaan yang 
berbeda. Meskipun dimikian, Perbedaan kepercayaan 
pada keluarga ini tidak mempengaruhi kerukunan 
keluarga mereka (Djuniasih & Kosasih, 2019).  

Perilaku yang menunjukan toleransi jugadapat 
dijumpai ketika momen hari besar keagamaan. Seperti 
ketika umat katolik memperingati natal, yang menjaga 
gereja adalah orang dewasa umat islam, begitupun saat 
hari raya kurban umat katolik dan penganut sunda 
wiwitan ikut membantu (Dariah dkk., 2023). Selain hari 
raya keagamaan, masyarakat Desa Cisantana memiliki 
sebuah upacara adat atau syukuran yang dikenal dengan 
nama upacara seren taun, ketika acara ini dilaksanakan 
seluruh masyarakat Desa Cisantana berbaur menjadi 
peserta acara (Belgradoputra dkk., 2023). Maka dari itu, 
masyarakat Desa Cisantana bukan memaknai nilai 
toleransi sebagai hal perlu diterima saja, lebih dari itu, 
mereka juga merayakan dan merawat nilai toleransi 
secara kolektif dalam kehidupan sehari-harinya.  

 Kategori kedua yaitu penguatan melalui budaya, nilai 
dan seni. Kategori ini, memuat data mengenai faktor 
yang melatarbelakangai interaksi masyarakat Desa 
Cisantana yang dapat terawat hingga saat ini. Salah satu 
faktor pendukung tersebut adalah adanya nilai-nilai yang 
sudah dipelihara oleh masyarakat sunda yaitu salah 
satunya kearifan lokal sunda silih asah, silih asih, silih 
asuh. Silih asah dapat diartikan sebagai proses maju 
bersama dengan diiringi oleh intelektualitas, silih asih 
merupakan kekuatan kasih sayang antarsesama serta silih 
asuh yang berarti sikap mengayomi satu sama lain. tiga 
nilai filosofis ini bukan sekedar istilah biasa, tetapi 
merupakan pilar masyarakat sunda yang jika di 
implementasikan dengan baik oleh masyarakat maka nilai 
budaya tersebut mampu mengatur berbagai tata hubungan 
yang ada pada masyarakat (Hermawan, 2010).  

Faktor pendukung kedua adalah terdapatnya tradisi 
yang sampai saat ini masih dipegang oleh masyarakat 
Desa Cisantana, yaitu upacara seren taun. Upacara ini 
merupakan bentuk yang rasa syukur masyarakat terhadap 
hasil alam yang diprolehnya, sehingga dapat dikatakan 
upacara ini sebagai simbol hubungan manusia dengan 
alam. Setiap rangkaian yang ada dalam upacara ini 
mengandung banyak manifestasi salah satunya adalah 
nilai dan norma yang ada pada masyarakatnya. Meskipun 
upacara ini adalah hari besar bagi penganut kepercayaan 
Sunda Wiwitan, akan tetapi ritual doa dilakukan secara 
bersama-sama, semua masyarakat menyebutkan nama 
tuhannya masing-masing (Amalia & Haryana, 2022). 
Oleh karena itu, upacara seren taun menjadi salah satu 
adat masyarakat yang dapat memaknai bahwa 
keberagaman dapat menjalin kedamaian.  

Kategori ketiga yang peneliti temukan adalah peran 
dari pihak-pihak terkait. Pihak pertama adalah kehadiran 
pemuka agama yang disegani dan dihormati oleh 
masyarakat. Peran pemuka agama sangat penting di Desa 
Cisantana, meraka yang bisa menguatkan kohesi sosial 
lewat sosialisasi mengenai pentingnya toleransi (Khalil 
dkk., 2024). Selain itu, perlu di ingat pula bahwa ada 
institusi-institusi seperti pemerintahan desa dan pengurus 
tempat ibadah yang berperan sebagai pihak ketiga ketika 
ada perselisihan. Di sektor pendidikan, anak-anak telah 
ditanamkan nilai toleransi oleh para guru, para murid 
dikontrol untuk bisa menghormati sesama sehingga 
terjauh dari sikap diskriminatif. Guru menjadikan 
pancasila yang memiliki nilai keadilan sosial sebagai 
acuan dalam menciptakan lingkungan sekolah yang 
inklusif (Imanudin dkk., 2025).  

Praktik-praktik yang mewakili nilai toleransi diatas 
berhasil mengantarkan masyarakat Desa Cisantana untuk 
terus saling menghormati dan mempercayai satu sama 
lain. Mereka tidak mendoktrin atau memaksakan 
pendapat bahkan agama mereka kepada yang lain. Jika 

426



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431        

427 
 

sewaktu-waktu terjadi prasangka yang berarah negatif 
sehingga konflik dapat terjadi, maka kondisi demikian 
perlu disikapi dengan bijaksana (Hernawan, 2017). 
 
Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thomas 
Luckman 
Teori konstruksi sosial, yang dikembangkan oleh Peter L. 
Berger dan Thomas Luckmann, merupakan salah satu 
teori sosiologi kontemporer yang berakar pada sosiologi 
pengetahuan. Berger dan Luckman mendapatkan 
sumbangsing pemikirannya dari beberapa tokoh sosiologi 
lainnya, seperti Emile Durkehim melalui teori realitas 
sosialnya, lalu teori interaksionisme simbolik dari Max 
Weber dan George Gerbert Mead, serta Alfred Schutz. 
Teori ini semakin dikenal dengan adanya karya Berger 
dan Luckman dalam sebuah buku “the social 
construction of reality” (McQuail, 2010). Dalam 
karyanya ini Berger dan Luckman menyampaikan 
kerangka berfikir dari teori konstruksi dengan 
memisahkan kenyataan dan pengetahuan.  

“Berger dan Luckmann memulai pembahasan 
realitas sosial dengan membedakan pengertian 
"kenyataan" dan "pengetahuan". "Kenyataan" 
mengacu pada suatu kualitas yang terdapat 
dalam fenomena-fenomena yang memiliki 
keberadaan yang tidak bergantung pada 
kehendak individu manusia2. Sementara itu, 
"pengetahuan" didefinisikan sebagai kepastian 
bahwa fenomena-fenomena tersebut nyata (real) 
dan memiliki karakteristik yang spesifik” 

(Sulaiman Aimie, 2016).  
Dalam bukunya yang lain yaitu ”Langit Suci Agama 

Sebagai Realitas Sosial” Berger memulai pembahasan 
teori konsruksi sosial dengan menjelaskan bahwa pusat 
perhatian konsruksi sosial adalah membangun sesuatu, 
memiliki sesuatu, atau menciptakan sesuatu menjadi ada 
dari yang sebelumnya tidak ada. Oleh karena itu, realitas 
atau sebuah kenyataan sosial tidak serta merta ada begitu 
saja tetapi perlu adanya sebuah aktivitas sosial hingga 
realitas tersebut dapat dikatakan benar-benar ada. 
Berbeda dengan realitas fisik yang memang sudah ada, 
Konstruksi sosial dibentuk melalui tahapan aktivitas 
sosial dan bersifat tidak nampak atau metafisik. Sebagai 
contoh, laut adalah realitas fisik di alam, tetapi 
pemaknaan laut bagi setiap individu akan berbeda-beda. 
Konsruksi sosual menyoroti bagaimana realitas yang kita 
alami sehari-hari, terutama dalam interaksi dan sistem 
sosial, bukanlah sesuatu yang inheren atau given, 
melainkan hasil dari proses intersubjektif yang terus 
menerus. Artinya realitas ini dibentuk melalui 
kesepakatan kolektif, interaksi dan interpretasi yang 
dibagikan antarindividu dalam suatu masyarakat.  

Dunia yang berisi makna, nilai, norma, dan institusi, 
kita ciptakan dan kemudian akan mempengaruhi 

bagaimana cara kita bertindak serta berpikir. Hal inilah 
yang akan dibahas dalam Fokus Kedua pembahasan dari 
teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas 
Luckmann. Yaitu sebuah proses dialektis yang yang 
dialami oleh manusia dan terus berulang. Proses dialektis 
tersebut dapat dipahami melalui tiga momen yang saling 
berkaitan dan terus berulang yaitu proses ekternalisasi 
objektivikasi dan internalisasi (Berger dan Luckmann, 
1991). 

Eksternalisasi merupakan momen pertama dalam 
proses dialeka teori konstruksi sosial Berger dan 
Luckman. Tahap ini merujuk kepada pencurahan kedirian 
manusia secara terus-menerus ke dalam dunia, baik 
melalui aktivitas fisik maupun mentalnya (Asmanidar, 
2021). Ini bukan sekedar tindakan fisik, melainkan 
sebuah pencurahan ide, nilai, gestur, ekspresi artistik, 
maupun tindakan-tindakan kolektif, kita memproyeksikan 
realitas subjektif kita sehingga ia dapat dilihat, didengar, 
dan dirasakan oleh orang lain. Tanpa eksternalisasi, 
gagasan-gagasan akan tetap terkurung dalam benak 
individu, tidak memiliki kekuatan untuk membentuk atau 
mengubah lingkungan social. Tatanan sosial atau ruang 
kontestasi societas (masyarakat) adalah produk manusia, 
suatu produksi manusia yang berlangsung secara 
kontingen dan terus-menerus (Setyawan and Nugroho, 
2021). Produk-produk dari eksternalisasi manusia 
memiliki sifat sui generis dibandingkan dengan konteks 
organismis dan lingkungannya, sehingga eksternalisasi 
merupakan suatu keharusan antropologis (Safi'i, 2024). 
Dengan kata lain, melalui eksternalisasi, masyarakat 
adalah produk manusia. Hal ini dijelaskan oleh Berger 
bahwa masyarakat tidak memiliki bentuk lain selain 
bentuk yang telah diberikan oleh manusia. Proses ini juga 
melibatkan penyesuaian diri individu dengan dunia 
sosiokultural sebagai produk manusia. 

Proses pelembagaan manusia dalam produknya 
sendiri yaitu masyarakat, dimulai sejak awal interaksi 
manusia dengan lingkungannya. Pengalaman sehari-hari 
akan menuntun setiap individu untuk memiliki tipifikasi 
yang khas dan dapat diekspresikan melalui pola-pola 
tingkah laku yang spesifik saat berinteraksi dengan 
individu lainnya. Ini merupakan suatu rangkaian 
pembangunan latar belakang individu yang akan 
menentukan pembagian kerja di antara individu-individu 
dalam kelompok sosial. Singkatnya, eksternalisasi adalah 
proses awal di mana individu menghasilkan dan 
memproyeksikan dunia sosial mereka, membentuk dasar 
bagi objektivasi selanjutnya.  

Objektivasi terjadi ketika produk dari aktivitas 
eksternalisasi tersebut telah membentuk suatu fakta yang 
bersifat eksternal dan terpisah dari produser itu sendiri. 
Singkatnya, dunia yang telah diproduksi oleh manusia 



Pola Kehidupan Toleransi 

 

melalui ekternalisasi kemudian menjadi sesuatu yang 
“ada”. Produk-produk tersebut tidak dapat diabaikan 
begitu saja dan meskipun produk tersebut berasal dari 
kesadaran subjektif manusia, produk tersebut tidak dapat 
kembali kepada kesadaran manusia itu sendiri karena 
sudah tercipta dan berada di luar subjektivikasi 
individual.  

Objektivasi merupakan momen saat interaksi sosial 
dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan atau 
mengalami institusionalisasi. Pada tahap ini, habitualisasi 
(pembiasaan tindakan yang dilakukan berulang-ulang) 
menghasilkan pengendapan dan tradisi yang kemudian 
dilembagakan (Safi’i, 2024). Ini berarti setiap tindakan 
yang sering dilakukan berulang kali akan menjadi pola 
yang kemudian direproduksi, dan dipahami oleh 
pelakunya sebagai pola yang dimaksudkan itu. 
Pelembagaan muncul ketika pola tersebut telah dikenali 
dan diikuti oleh berbagai jenis pelaku dalam interaksi 
mereka. Lalu hal yang terjadi adalah legitimasi, yaitu 
penciptakan makna-makna baru yang berfungsi untuk 
menyatukan beragam makna yang sudah ada dalam 
berbagai proses pelembagaan. Peran legitimasi adalah 
membuat apa yang sudah dilembagakan menjadi jelas 
secara objektif dan masuk akal secara subjektif. Ini 
berlaku pada dua tingkatan: pertama, seluruh sistem 
kelembagaan harus bisa dipahami secara serempak oleh 
semua yang terlibat dalam proses kelembagaan yang 
berbeda. Kedua, setiap individu (termasuk di media) 
harus diberikan makna subjektif saat mereka berinteraksi 
dengan berbagai bagian dari tatanan kelembagaan. Pada 
tahap awal pelembagaan, ketika suatu institusi hanyalah 
fakta yang tidak memerlukan pembenaran lebih lanjut, 
masalah legitimasi tidak terlalu mendesak. Namun, 
legitimasi menjadi sangat penting dan tak terhindarkan 
ketika berbagai aspek dari tatanan kelembagaan akan 
diteruskan kepada generasi baru. Dalam konteks ini, 
legitimasi tidak hanya berkaitan dengan "nilai-nilai," 
tetapi juga selalu melibatkan "pengetahuan." Oleh karena 
itu, pelembagaan dan legitimasi menjadi sebuah pondasi 
dari momen objektivikasi, dimana pelembagaan berperan 
untuk menangkap ide-ide abstrak menjadi struktur sosial 
yang nyata dan legitimasi membuat realitas yang telah 
dilembagakan menjadi suatu hal yang diterima serta 
masuk akan bagi masyarakat.  

Jika pelembagaan dan legitimasi adalah sisi objektif 
dari kenyataan, maka internalisasi adalah sisi 
subjektifnya. proses internalisasi merupakan momen 
ketiga dalam dialektika konstruksi sosial yang ditandai 
dengan proses peresapan kembali realitas objektif dan 
menjadi bagian dari kesadaran subjektif individu. 
Menurut analisis Berger dan Luckman, setiap individu 
lahir dengan kecenderungan alami untuk bersosialisasi 

dan pada akhirnya menjadi bagian dari masyarakat. 
Proses ini dimulai dengan internalisasi, yaitu ketika 
individu secara langsung memahami atau menafsirkan 
peristiwa-peristiwa objektif sebagai sesuatu yang 
memiliki makna. Kesadaran diri individu selama proses 
internalisasi ini menunjukkan bahwa sosialisasi sedang 
berlangsung. Ini adalah proses di mana individu 
mempelajari dan menerima dunia sosial sebagai 
miliknya, sehingga makna, norma, dan nilai-nilai yang 
ada di luar dirinya menjadi bagian dari struktur 
pemikirannya sendiri. Singkatnya, internalisasi adalah 
bagaimana individu menjadi "produk" dari masyarakat 
yang telah mereka bantu ciptakan. Sehingga dapat 
dipahami bahwa proses internalisasi menjadi sebuah 
peristiwa dari proses dialektik yang paling penting pada 
proses eksternalisasi dan objektivasi. 

Toleransi Sebagai Konstruksi Sosial Desa Cisantana 
Toleransi yang tumbuh dan berkembang di Desa 
Cisantana tidak muncul secara alamiah, melainkan hasil 
dari suatu konstruksi sosial yang panjang dan kompleks. 
Dalam perspektif teori konstruksi sosial Peter L. Berger 
dan Thomas Luckmann, realitas sosial termasuk 
toleransi, adalah hasil dialektika antara manusia dengan 
dunia sosialnya melalui tiga tahapan utama: 
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Proses ini 
membentuk pemahaman kolektif masyarakat yang terus 
diperbarui dan diwariskan lintas generasi. Dalam konteks 
ini, toleransi sebagai nilai dan praktik kehidupan sehari-
hari di Desa Cisantana dapat dipahami sebagai produk 
interaksi sosial yang terus-menerus dan saling 
memengaruhi antarindividu, kelompok, serta institusi 
sosial yang ada. 

Desa Cisantana merupakan contoh konkret bagaimana 
pluralitas agama dapat melahirkan integrasi sosial yang 
kuat jika didukung oleh kesadaran kolektif yang 
terlembaga. Nilai-nilai seperti gotong royong, silih asah, 
silih asih, dan silih asuh menjadi landasan kultural yang 
diperkuat oleh interaksi sosial positif antarwarga, tanpa 
memandang latar belakang keagamaannya. Lebih dari 
sekadar wacana, toleransi di desa ini terlihat dari perilaku 
nyata warga yang saling menghormati dalam ibadah, 
saling membantu dalam kegiatan sosial, serta 
memberikan ruang ekspresi agama dan budaya satu sama 
lain. Oleh karena itu, studi terhadap toleransi di Desa 
Cisantana dapat menggambarkan proses konstruksi sosial 
sebagaimana dimaksud oleh Berger dan Luckmann, yakni 
bagaimana manusia menciptakan dan mengalami realitas 
sosial yang tampaknya objektif namun berasal dari 
dinamika subyektif yang terorganisasi.  

Proses eksternalisasi dalam masyarakat Desa 
Cisantana terlihat dari bagaimana nilai-nilai toleransi 
diungkapkan melalui tindakan konkret sehari-hari. Nilai 

428



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431        

429 
 

tersebut tidak hanya ada dalam wacana atau ajaran 
normatif, tetapi dipraktikkan melalui interaksi sosial yang 
harmonis. Tidak ada bentuk penguasaan ruang oleh 
kelompok tertentu, sebaliknya, ruang publik dijadikan 
arena inklusif yang mencerminkan keseimbangan dan 
rasa saling menghargai. Ini adalah contoh nyata 
eksternalisasi, di mana gagasan abstrak seperti toleransi 
diproyeksikan menjadi realitas sosial melalui tindakan-
tindakan kolektif. 

Dalam konteks lain, masyarakat Desa Cisantana 
menunjukkan keterbukaan dalam kegiatan budaya dan 
keagamaan. Upacara Seren Taun, yang menjadi tradisi 
masyarakat Sunda Wiwitan, tidak hanya dihadiri oleh 
pemeluk kepercayaan lokal, tetapi juga diikuti oleh warga 
Muslim dan Katolik. Keterlibatan lintas agama dalam 
upacara tersebut menunjukkan bahwa interaksi sosial 
antarumat beragama telah melampaui batas toleransi 
pasif dan berkembang menjadi toleransi aktif, yakni 
bentuk toleransi yang tidak hanya membiarkan 
keberadaan orang lain, tetapi juga secara sadar 
berpartisipasi dan menghormatinya. 

Eksternalisasi juga dapat dilihat dalam cara 
masyarakat menyikapi peristiwa kematian. Ketika ada 
warga yang meninggal, seluruh masyarakat terlibat dalam 
prosesi pemakaman dengan tetap memperhatikan 
keyakinan agama masing-masing. Ada yang membaca 
doa sesuai Islam, ada yang menyanyikan pujian ala 
Katolik, dan ada yang melakukan ritual sesuai 
kepercayaan Sunda Wiwitan. Fakta sosial ini 
menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya memahami 
keberagaman, tetapi benar-benar menginternalisasi 
semangat inklusivitas melalui praktik sosial. Dalam hal 
ini, tatanan sosial yang tercipta merupakan hasil ekspresi 
kesadaran kolektif yang terus diperbarui melalui interaksi 
sehari-hari.  

ada tahap ini, masyarakat Desa Cisantana secara 
kolektif "menciptakan" dunia sosial mereka yang toleran 
melalui tindakan dan interaksi yang berulang, yang 
kemudian menjadi dasar bagi proses selanjutnya, yaitu 
objektivasi 

Objektivasi terjadi ketika nilai dan praktik yang 
sebelumnya merupakan hasil tindakan individu, berubah 
menjadi struktur sosial yang terlembaga. Dalam konteks 
Desa Cisantana, praktik-praktik toleransi yang awalnya 
merupakan bagian dari tindakan personal atau kelompok 
kecil kini telah menjadi norma sosial yang diikuti oleh 
seluruh masyarakat. Salah satu contoh nyata dari proses 
objektivasi ini adalah legitimasi sosial terhadap 
keberadaan rumah ibadah dari berbagai agama dalam satu 
wilayah tanpa adanya persaingan atau diskriminasi. 

Fakta sosial lainnya yang mencerminkan proses 
objektivasi adalah tradisi Upacara seren taun, yang 

merupakan tradisi inti penganut Sunda Wiwitan, adalah 
contoh kuat dari eksternalisasi. Partisipasi ini bukan 
sekadar toleransi pasif (membiarkan), melainkan sebuah 
tindakan sadar untuk menjadi bagian dari ritual komunal. 
Melalui tindakan ini, individu-individu dari latar 
belakang agama yang berbeda memproyeksikan sebuah 
pesan bersama "Kami adalah satu komunitas." 

Pelembagaan nilai toleransi juga ditopang oleh 
kebijakan informal dari tokoh agama dan pemerintah 
desa yang memberi ruang kebebasan bagi warganya 
untuk menjalankan ajaran agamanya masing-masing. 
Tidak ada pemaksaan agama, bahkan warga baru atau 
pendatang secara alamiah mengikuti pola sosial yang 
telah terbentuk. Legitimasi terhadap sikap inklusif ini 
diperkuat oleh budaya lokal yang menjunjung tinggi 
prinsip gotong royong dan keberagaman. Ketika nilai 
toleransi telah terlembaga, maka ia tidak lagi 
membutuhkan pembenaran terus-menerus. ia hadir 
sebagai bagian dari kenyataan sosial yang diterima secara 
luas dan diteruskan kepada generasi berikutnya. 

Momen ketiga dalam konstruksi sosial adalah 
internalisasi, yakni proses di mana individu menerima 
realitas sosial sebagai bagian dari kesadaran dirinya. Di 
Desa Cisantana, nilai toleransi tidak hanya dilembagakan 
secara sosial, tetapi juga diserap oleh individu melalui 
proses sosialisasi sejak dini. Anak-anak yang tumbuh di 
lingkungan ini terbiasa dengan interaksi lintas agama 
yang harmonis, sehingga mereka menganggap perbedaan 
sebagai hal yang wajar dan bukan ancaman. 

Salah satu bukti internalisasi adalah pola perilaku 
anak-anak dan remaja dalam pergaulan sehari-hari. 
Mereka tidak membentuk kelompok eksklusif 
berdasarkan agama, tetapi berinteraksi secara terbuka dan 
saling menghormati. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-
nilai toleransi telah meresap ke dalam kesadaran individu 
dan menjadi bagian dari identitas sosial mereka. Dalam 
konteks ini, individu tidak hanya menjadi bagian dari 
masyarakat, tetapi juga membawa nilai-nilai masyarakat 
dalam dirinya, termasuk nilai toleransi. 

Proses internalisasi juga diperkuat oleh simbol-simbol 
sosial yang dihadirkan dalam ruang publik. Misalnya, 
dalam perayaan keagamaan, bendera atau atribut 
simbolik dari setiap agama bisa ditampilkan 
berdampingan tanpa ada dominasi simbol tertentu. Ini 
adalah bentuk komunikasi simbolik yang memperkuat 
rasa saling memiliki dan kesadaran kolektif. Kesadaran 
bahwa semua agama mengajarkan kebaikan, dan bahwa 
perbedaan adalah bagian dari rencana ilahi, menjadi nilai 
yang diinternalisasi secara mendalam oleh masyarakat 

PENUTUP 
Simpulan 



Pola Kehidupan Toleransi 

 

Prilaku toleransi di Desa Cisantana teridentifikasi 
dalam berbagai bentuk perilaku perilaku masyarakat yang 
aktif dan terstruktur. Praktik-praktik ini mencakup 
interaksi positif yang terbentuk dalam nilai gotong 
royong. Faktor utama yang membentuk dan memelihara 
praktik-praktik ini adalah kearifan lokal Sunda, yaitu silih 
asah, silih asih, silih asuh, dan tardisi Upacara Seren 
Taun. Peran dari pihak-pihak terkait juga menjadi penting 
dalam memlihara toleransi seperti tokoh agama yang 
mensosialisasikan pentingnya toleransi, pemerintah 
sebagai pihak pengendali konflik dan guru yang 
membimbing muridnya untuk saling menghargai dan 
menghormati 

Pola hidup bertoleransi ini dapat dianalisis sebagai 
sebuah konstruksi sosial yang terbentuk melalui tiga 
momen dialektis. Pertama, eksternalisasi, di mana nilai-
nilai abstrak toleransi dapat diekspresikan secara konkret 
oleh masyarakat Desa Cisantana melalui praktik-praktik 
sosial masyatakatnya. Kedua, objektivasi, yakni ketika 
praktik-praktik tersebut telah terlembaga karena melalui 
proses legitimasi. Ketiga, internalisasi, yaitu proses di 
mana realitas sosial yang toleran ini diserap oleh 
individu, sehingga anak-anak tumbuh dengan 
menganggap perbedaan sebagai hal yang normal dan 
tidak membentuk kelompok eksklusif berdasarkan 
agama. 

Dengan demikian, toleransi di Desa Cisantana bukanlah 
sebuah fenomena yang statis, melainkan sebuah realitas 
sosial yang secara aktif diciptakan, dipelihara, dan 
diwariskan. Praktik-praktik toleransi yang nyata adalah 
hasil dari proses konstruksi sosial yang didasari oleh 
nilai-nilai budaya yang kuat dan diperkokoh oleh peran 
aktif institusi-institusi di masyarakat. Keseluruhan proses 
ini menunjukkan bahwa keharmonisan dalam masyarakat 
plural adalah produk dari dinamika subjektif yang 
terorganisasi, yang kemudian membentuk realitas 
objektif yang dihayati dan dijalankan secara turun-
temurun. 

Saran 
Kehidupan bertoleransi yang sudah ada di Desa 

Cisantana harus secara aktif dilestarikan dan diperkuat. 
Kearifan silih asah, silih asih, silih asuh harus terus 
disosialisasikan serta tradisi Upacara Seren Taun sebagai 
adat yang menyatukan masyarakat dapat menyesuaikan 
keadaan zaman tanpa menghilangkan makna aslinya.  

Forum-forum diskusi masyarakat terus dilaksanakan 
rutin oleh pemuka agama dan pemerintah, sehingga 
sosialisasi mengenai toleransi akan terus berjalan hingga 
kelak nanti.  

Model toleransi Desa Cisantana yang telah 
terkonstruksikan sebaiknya didokumentasikan serta 
disebarluaskan agar dapat menjadi role model bagi 

daerah-daerah lain dalam mengelola keberagaman 
khususnya keberagamaan.  
 
DAFTAR PUSTAKA 

Alganih, I. (2016) ‘Konflik Poso (Kajian Historis Tahun 
1998-2001)’, Criksetra: Jurnal Pendidikan Sejarah, 
5(10), pp. 166–174. Available at: 
https://scholar.google.com/scholar?hl=id&as_sdt=0%
2C5&q=konflik+poso&btnG=#d=gs_qabs&t=170892
7836713&u=%23p%3DrmK05ZZy83gJ. 

Amalia, L., Haryana, W. and Indonesia, U.P. (2022) 
‘Upacara serentaun sebagai bentuk rasa syukur 
masyarakat kuningan di bidang pertanian’, 14(2), pp. 
163–167. 

Asmanidar, A. (2021) ‘Suluk Dan Perubahan Perilaku 
Sosial Salik (Telaah Teori Konstruksi Sosial Peter L 
Berger Dan Thomas Luckman)’, Abrahamic 
Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 1(1), p. 99. 
Available at: https://doi.org/10.22373/arj.v1i1.9488. 

Belgradoputra, R.J. et al. (2023) ‘Perlindungan Hukum 
Diskriminasi dan Intoleransi Masyarakat serta Pemda 
Terhadap Penghayat Kepercayaan Akur Sunda 
Wiwitan di Cigugur’, SIKAMA : Jurnal Pengabdian 
Kepada Masyarakat, 1(2), pp. 87–101. 

Berger, P.L. and Luckmann, T. (1991) The Social 
Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of 
Knowledge,. 1st edn. London: Penguin Books. 

Casram, C. (2016) ‘Membangun Sikap Toleransi Beragama 
dalam Masyarakat Plural’, Wawasan: Jurnal Ilmiah 
Agama dan Sosial Budaya, 1(2), pp. 187–198. 
Available at: https://doi.org/10.15575/jw.v1i2.588. 

Creswell, J. (2009) Research Design: Qualitative, 
Quantitative and Mixed Methods Approaches. 
Thousand Oaks, CA: Sage. 

Dariah, I. et al. (2023) ‘Strategi Menumbuhkan Rasa 
Toleransi di Tengah Keberagaman Umat Desa 
Cisantana Cigugur-Kuningan’, Gunung Djati 
Conference Series, 21(1), pp. 103–112. 

Darmawan, A. (2009) Dialektika Islam dan 
Multikulturalisme di Indoneisia. 1st edn. Yogyakarta: 
Kurnia Kalam Semesta. 

Djuniasih, E. and Kosasih, A. (2019) ‘Penerapan Karakter 
Toleransi Beragama Pada Masyarakat Cigugur Yang 
Pluralisme’, Jurnal Pendidikan Karakter, (1), pp. 1–
11. Available at: 
https://doi.org/10.21831/jpk.v0i1.22987. 

Fitriani, S. (2020) ‘Keberagaman dan Toleransi Antar 
Umat Beragama’, Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 
20(2), pp. 179–192. Available at: 
https://doi.org/10.24042/ajsk.v20i2.5489. 

Hermawan, W. (2010) ‘Komunikasi Antarumat Berbeda 
Agama ( Studi Kasus Sikap Sosial dalam Keragaman 
Beragama di Kecamatan’, Jurnal Komunilakasi dan 
Realita Sosial, 1(1), pp. 62–74. 

430



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume13 Nomor 4 Tahun 2025, 422-431        

 
 

Hernawan, W. (2017) ‘Prasangka Sosial Dalam Pluralitas 
Keberagamaan Di Kecamatan Cigugur Kabupaten 
Kuningan Jawa Barat’, Sosiohumaniora, 19(1), pp. 
77–85. Available at: 
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v19i1.9543. 

Hidayah, S. et al. (2024) ‘Perbedaan dalam Kebersamaan : 
Pembacaan Doa Pasca Meninggal’, Penangkaran: 
Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 8(2), pp. 
206–223. 

Imanudin dkk (2025) ‘Analisis Iklim Lingkungan Belajar 
di SD 3 Cisantana’, Pendas: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan Dasar, 10(02), pp. 294–313. 

Indrawan, J. and Putri, A.T. (2022) ‘Analisis Konflik 
Ambon Menggunakan Penahapan Konflik Simon 
Fisher’, Jurnal Kolaborasi Resolusi Konflik, 4(1), pp. 
12–26. Available at: 
https://doi.org/10.24198/jkrk.v4i1.36608. 

Khalil, M. et al. (2024) ‘Internalisasi Nilai Moderasi 
Melalui Kegiatan Festival Moderasi Dalam Kajian 
Multidisipliner di Desa Cisantana’, Proceedings Uin 
Sunan Gunung Djati Bandung, 5(8), pp. 1–15. 

Marhayati, N. (2021) ‘Internalisasi Budaya Gotong 
Royong Sebagai Identitas Nasional’, 8, pp. 21–42. 

Marpuah (2019) ‘Toleransi Dan Interaksi Sosial Antar 
Pemeluk Agama Di Cigugur, Kuningan’, Harmoni, 
18(2), pp. 51–72. Available at: 
https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.309. 

McQuail, D. (2010) McQuail’s Mass Commmunication 
Theory. 6th edn. London: Sage. 

Putri, I.S.A. and Indrawan, J. (2022) ‘Agama dalam 
Perspektif Emile Durkheim’, Dekonstruksi, 7(01), pp. 
1–23. Available at: 
https://doi.org/10.54154/dekonstruksi.v7i01.102. 

ROSYID D, M. (2017) ‘Peredam Konflik Agama: Studi 
Analisis Penyelesaian di Tolikara Papua 2015’, 
Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of 
Islamic Studies, 13(1), pp. 48–81. Available at: 
https://doi.org/10.18196/aiijis.2017.0067.48-81. 

Safi’i, I. (2024) ‘Fikih Tasamuh : Konstruksi Toleransi 
Antarumat Beragama Masyarakat Desa Rejoangung 
Kecamatan Ngoro Kabupaten Jombang’, 7(4), pp. 
880–899. 

Setiawatri, N. and Kosasih, A. (2019) ‘Implementation of 
social care character education in the pluralist 
community of pluralism in cigugur kuningan’, Jurnal 
Pendidikan Karakter, pp. 179–192. 

Setyawan, D. and Nugroho, D. (2021) ‘The Socio-religious 
Construction: The Religious Tolerance among Salafi 
Muslim and Christian in Metro’, Dialog, 44(2), pp. 
190–203. Available at: 
https://doi.org/10.47655/dialog.v44i2.479. 

Sugiyono (2016) Metode Penelitian Kuantitatif. Kualitatif 
dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Sulaiman Aimie (2016) ‘268161-Memahami-Teori-
Konstruksi-Sosial-Peter-L-1E36a954’, Jurnal Society, 
VI, pp. 15–22. 

Syamsuddin, A. (2020) ‘Konflik Sosial Dalam Perspektif 
Sosiologi Agama’, Al-Din: Jurnal Dakwah dan Sosial 
Keagamaan, 6(1), pp. 1–14. Available at: 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1
091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.d
oi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps:/
/www.researchgate.net/publication/305320484_SIST
EM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_
MELESTARI. 

 

 

431




