Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432-445

FESTIVAL TUMPENG SEWU SEBAGAI PEMBANGUNAN IDENTITAS SUKU OSING BAGI GENERASI

MUDA

Rossa Yulvinda Eka Putri
Universitas Negeri Surabaya, rossa.18078@mhs.unesa.ac.id

Sarmini
Universitas Negeri Surabaya, sarmini(@unesa.ac.id

Abstrak

Tradisi memiliki peran yang sangat signifikan sebagai pengikat sosial dan media pendidikan karakter. Nilai-nilai
seperti gotong royong, religiusitas, toleransi, disiplin, dan tanggung jawab sering kali tercermin dalam berbagai
tradisi lokal, seperti Tumpeng Sewu di Banyuwangi. Dalam pelaksanaannya bagi generasi muda banyak sekali
yang masih menganggap bahwa tradisi tersebuh hanya sebuah acara tahunan dan masih kurang memaknai nilai
karakter yang ada. Tujuan penelitian ini ialah untuk mengidentifikasi Festival Tumpeng Sewu sebagai media
membangun identitas suku osing dan hambatan-hambatan dalam pembangunan identitas tersebut. Penelitian ini
menggunakan metode penelitian analisis deskriptif. Data dari penelitian ini diperoleh dari hasil wawancara,
observasi dan dokumentasi. Informan dalam penelitian ini merupakan Ketua Adat Desa Kemiren dan Masyarakat
Desa Kemiren. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dalam tradisi Tumpeng Sewu terdapat dua prosesi yang
menjadi bagian daripada tradisi tersebut. Yang pertama, rangkaian upacara adat sebelum tradisi tumpeng sewu,
diantaranya Mepe Kasur, Arak-arakan, Barong Kemiren dan Parade Obor atau Oncor kemudian dilanjutkan
dengan pelaksanaan Tradisi Tumpeng Sewu sendiri. Beberapa makna Tradisi Tumpeng Sewu yaitu sebagai
pengungkapan rasa syukur desa terhadap Danyang Desa atau leluhur. Kemudian, sebagai simbol tali persaudaraan
serta mempererat tali silaturahmi antara masyarakat Kemiren hingga warga pada umumnya serta menjadi simbol
bahwa tradisi dari para nenek moyang tidak pernah tergerus zaman, meskipun modernisasi semakin menguasai
pada saat ini. Tradisi Tumpeng Sewu dapat bertahan hingga kini karena anak-anak muda yang berada di Desa
Kemiren memiliki rasa kepedulian serta rasa antusias yang sangat tinggi. Tradisi ini akan tetap ada karena tradisi
lahir dari masyarakat Kemiren dan menyatu dengan masyarakat Kemiren juga.

Kata Kunci: tradisi, festival, tumpeng sewu, identitas, suku osing, karakter

Abstract

Tradition plays a very significant role as a social bond and a medium for character education. Values such as
mutual cooperation, religiosity, tolerance, discipline, and responsibility are often reflected in various local
traditions, such as Tumpeng Sewu in Banyuwangi. In its implementation, many young people still consider the
tradition to be just an annual event and still lack the meaning of the existing character values. This study uses a
descriptive analysis research method. Data from this study were obtained from interviews, observations and
documentation. The informants in this study were the Head of Kemiren Village Customs and the Kemiren Village
Community. The results of this study indicate that in the Tumpeng Sewu tradition there are two processions that
are part of the tradition. The first is a series of traditional ceremonies before the Tumpeng Sewu tradition,
including Mepe Kasur, Parade, Barong Kemiren and Torch Parade or Oncor, then continued with the
implementation of the Tumpeng Sewu Tradition itself. Some of the meanings of the Tumpeng Sewu Tradition are
as an expression of the village's gratitude to the Danyang Desa or ancestors. Then, as a symbol of brotherhood
and strengthening the ties of friendship between the Kemiren community and the general public and as a symbol
that the traditions of the ancestors have never been eroded by time, even though modernization is increasingly
dominating at this time. The Tumpeng Sewu tradition can survive until now because the young people in Kemiren
Village have a sense of caring and a very high sense of enthusiasm. This tradition will continue to exist because
the tradition was born from the Kemiren community and is also one with the Kemiren community.

Keywords: tradition, festival, tumpeng sewu, identity, osing tribe, character.

PENDAHULUAN

Indonesia adalah sebuah bangsa yang mempunyai tingkat
keanekaragaman dengan tinggi karena terdiri atas
berbagai pulau, bermacam budaya, dan juga terdiri
beberapa kondisi geografis yang beda pula. Bangsa
Indonesia ialah bangsa meliputi sejumlah kelompok etnis

432

dengan menganut tradisi kultural beragam. Berdasarkan
pada data Badan Pusat Statistik, di September 2020 total
populasi Indonesia sebanyak 270.203.911 jiwa (SP2020)
dan juga menurut Badan Pusat Statistika 2010 jumlah
suku bangsa di Indonesia sekitar 1.340 suku bangsa. Jenis
persebarannya juga sangat beragam di seluruh penjuru
negeri. Setiap suku memiliki ragam budaya yang berbeda


mailto:rossa.18078@mhs.unesa.ac.id
mailto:sarmini@unesa.ac.id

Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

yang tentunya melekat pada diri masing masing warga
masyarakatnya. Dan budaya atau tradisi ini pula menjadi
suatu khas atau menggambarkan suatu kebiasaan dan
karakter yang dimiliki masing masing suku tersebut
(Na’im & Syaputra, dalam Fernanda, 2020).

Kebudayaan merupakan suatu pola dari makna yang
terjalin secara menyeluruh atau sebagai suatu sistem
yang diwariskan dalam suatu simbol untuk
berkomunikasi dalam mengembangkan, dan
melestarikan pengetahuan yang ada dalam kehidupan
manusia secara langsung maupun tidak langsung akan
dilakukan rutin serta menjadi sebuah warisan dari para
leluhur untuk generasi dikemudian hari (Geertz, dalam
Yunus, 2013). Kebudayaan tergolong dalam sejumlah
komponen, meliputi: sistem linguistik, kerangka
kognitif, =~ model ekonomi  subsisten, struktur
kemasyarakatan, keyakinan spiritual, instrumen serta
perangkat teknologi, serta ekspresi artistik. Kesenian
merupakan suatu sarana mengekspresikan perwujudan
suatu keindahan yang ada dalam akal manusia yang juga
memiliki nilai nilai historis dan menjadi suatu simbol
yang ada pada suatu  masyarakat tertentu
(Koentjaraningrat, dalam Safitri, 2016).

Pada dasarnya budaya yang ada merupakan suatu
warisan turun-temurun mengenai suatu cara agar hidup
bersama serta berkembang yang dimiliki oleh suatu
kelompok tersebut (Santoso dalam Syamsul Anam,
2017). Budaya lokal merupakan nilai, aktivitas, serta
lambang dengan merepresentasikan dedikasi kolektif
segenap komponen sosial untuk memajukan mutu
edukasi (Mustakim dan Salman, 2019). Tradisi dapat
didefinisikan sebagai kumpulan praktik, kepercayaan,
serta prinsip-prinsip dengab disalurkan secara turun-
temurun antargenerasi dalam sebuah komunitas
(Hobsbawm, 1983). Tradisi berfungsi sebagai pengikat
sosial yang membantu mempertahankan
keberlangsungan identitas budaya suatu komunitas.
Identitas budaya sendiri ialah konstruksi sosial yang
mencerminkan kesadaran kolektif akan nilai-nilai,
norma, dan kebiasaan yang membedakan suatu
kelompok dengan kelompok lain (Hall, 1990). Tradisi
mencakup berbagai aspek kehidupan, seperti upacara
adat, seni, ritual keagamaan, pola komunikasi, hingga
norma dan nilai-nilai yang dianut oleh suatu komunitas.

Dalam konteks Indonesia, tradisi memiliki peran
yang sangat signifikan sebagai pengikat sosial dan media
pendidikan karakter. Nilai-nilai seperti gotong royong,
religiusitas, toleransi, disiplin, dan tanggung jawab
sering kali tercermin dalam berbagai tradisi lokal, seperti
Tumpeng Sewu di Banyuwangi (Zumaroh, 2022), Erau
di Kutai Kertanegara (Rohim, 2020), dan Ngaben di Bali
(Geertz, 1973). Tradisi ini

bukan hanya sarana

433

pelestarian  budaya, tetapi juga alat untuk
mentransmisikan nilai-nilai luhur kepada generasi muda
melalui praktik nyata.

Karakter ialah sejumlah sikap (attitudes), perilaku
(behaviors), motivasi (motivation), serta keterampilan
(skills) sesuai dengan diprakarsai Battistich (dikutip oleh
Suwito 2008, dalam Titik Sunarti Widyaningsih dkk).
Karakter ini merupakan sikap, watak, perilaku yang
terinternalisasi dari berbagai kebijakan yang diyakini
sebagai sebuah cara pandang berperilaku dalam
kehidupan sehari hari. Menurut Hills (2005, dalam Fatur
Rochman 2014) karakter membentuk kognisi serta
tindakan individu. Karakter yang mulia termanifestasi
sebagai dorongan intrinsik dalam mengimplementasikan
kebenaran, selaras dengan tolok ukur perilaku etis yang
paling luhur pada tiap kondisi.

Dalam kaitannya pada nilai-nilai karakter, dengan
Penguatan Pendidikan Karakter yang digulirkan sejak
tahun 2016, Kemdikbud (2017) mengidentifikasikan 5
nilai karakter utama bersumber dari Pancasila, yakni: (1)
Religius, dengan mengedepankan keimanan terhadap
Tuhan yang Maha Esa melalui kepercayaan dengan
dianut. (2) Nasionalis, ialah teknik berpikir, bertindak,
dan berperilaku menunjukkan kesetiaannya terhadap
bangsanya dan kepentingan bangsa menjadi hal utama
dibandingkan dengan kepentingan diri sendiri maupun
kelompok. (3) Integritas, nilai yang menjadi dasar
perilaku usaha dalam memposisikan diri menjadi
individu dengan kredibel pada berbagai hal. Karakter
integritasnya salah satunya meliputi komitmen
akuntabilitas menjadi bagian dari komunitas bernegara.
(4) Mandiri, ialah pembawaan diri serta tindakan dengan
tak bertumbuh di pada pihak yang serta
memanfaatkan seluruh hal baik dalam segi pikiran,
tenaga maupun waktu demi meraih apa yang di cita-

lain

citakan. (5) Gotong royong, mencerminkan menjadi
entitas sosial dengan mutlak membutuhkan individu yang
lain dalam kehidupannya dengan perilaku menghargai
setiap kerja sama dalam menyelesaikan persoalan
bersama.

Kelima nilai karakter utama tersebut tidak serta merta
dapat berdiri sendiri, namun juga masing masing
diantaranya harus saling melengkapi serta saling
berhubungan dalam evolusi dengan berkelanjutan. Selain
itu, sekolah, masyarakat dan keluarga menjadi pusat
perintegrasian hal tersebut. Ketiganya juga merupakan
ekosistem pendidikan yang harus bersinegri dalam
membentuk nilai nilai karakter yang ada. Identitas nilai
karakter merupakan suatu sumber yang kuat bagi diri
manusia yang disebabkan oleh kontruksi diri yang ada di
dalam suatu kebudayaan atau tradisi. berbagai bentuk
identitas yang ada juga disebut saling berhubungan dan



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432445

bersifat dinamis. Namun juga beberapa diantaranya
bersifat exclusive atau saling tidak berinteraksi (Lawler,
dalam Sri Utami, 2018). Identitas yang ada semuanya
merupakan suatu bentuk dari konstruksi sosial sehingga
menjadi suatu makna dan juga menjadi sebuah
pengalaman (Calhoun, dalam Utami, 2018). Identitas
menjadi sebuah pemikiran yang muncul ketika sesuatu
atau seseorang memiliki perbedaan dari yang yang lain.

Di Banyuwangi, khususnya pada Desa Kemiren
Kecamatan Glagah sendiri nilai nilai adat, dan tradisi
masih sangat kental dilakukan. Salah satunya ialah
Tumpeng Sewu, selain menjadi tradisi masyarakat suku
Osing, Tumpeng Sewu juga dijadikan sebagai salah satu
festival rutin tahunan yang diadakan oleh pemerintah
kabupaten banyuwangi. Tumpeng Sewu adalah ritual
adat yang dilakukan oleh masyarakat osing di desa
Kemiren setiap bulan Dzulhijjah atau bulan haji.
Kegiatan selametan kampung atau bentuk rasa syukur
dan sebuah harapan akan anugerah kesuburan serta
kesehatan masyarakat Osing di desa Kemiren kepada
Tuhan dan dilaksanakan pada minggu atau kamis malam
pertama pada bulan tersebut dengan menu utama
tumpeng pecel pitik sebagai
berlangsung.

Pada tradisi Tumpeng Sewu ada beberapa prosesi

sajian disaat ritual

yang menjadi bagian pada tradisi ini. Pertama, rangkaian
upacara adat sebelum Tumpeng Sewu ini dilaksanakan
seperti Mepe Kasur, Arak-arakan, Barong Kemiren dan
Parade Obor. Kedua, adalah hari pelaksanaan Tumpeng
Sewu yang mana rangkaian prosesi ini diawali dengan
parade seni pertunjukan serta tradisi khas desa Kemiren.
Tradisi Tumpeng Sewu menunjukkan bagaimana
masyarakat Osing Banyuwangi menanamkan nilai-nilai
kebersamaan, rasa syukur, dan tanggung jawab. Melalui
prosesi ritual yang melibatkan seluruh komunitas, tradisi
memperkuat rasa identitas kolektif sekaligus
memupuk karakter individu yang berbasis pada kearifan
lokal (Aziz, 2021). Di sisi lain, modernisasi dan

ni

globalisasi sering kali menjadi tantangan dalam
pelestarian tradisi. Perubahan gaya hidup masyarakat dan
komersialisasi budaya dapat menggeser esensi tradisi,
sehingga nilai-nilai yang terkandung di dalamnya
menjadi tereduksi (Kuntowijoyo, 2001).

Dalam pelaksanaan Tumpeng Sewu bagi generasi
muda banyak sekali yang masih menganggap bahwa
Festival Tumpeng Sewu hanya merupakan sebuah acara
tahunan. Bahkan generasi muda suku Osing pun masih
kurang memaknai nilai nilai karakter yang ada dalam
Festival Tumpeng Sewu tersebut. Studi ini esensial agar
dilakukan mengingat mengikuti tradisi ini nilai karakter
dengan harus ada pada masyarakat suku Osing bisa
diinternalisasikan pada aktivitas harian, apabila mereka

434

tidak melakukan itu maka tidak menutup kemungkinan
mereka tidak dianggap sebagai bagian dari masyarakat
tersebut dan juga memungkinkan pemaknaan dari
digelarnya Festival Tumpeng Sewu semakin
mengikis.

ini

Regenerasi juga menjadi persoalan penting dalam
pelestarian tradisi. Dalam era modern, generasi muda
sering kali kurang memahami nilai-nilai dengan terdapat
pada tradisi lokal. Hal ini disebabkan oleh minimnya
transfer pengetahuan dari generasi tua ke generasi muda.
Dengan demikian, diperlukan edukasi berbasi tradisi
yang terintegrasi dengan sistem pendidikan formal
maupun informal. Kondisi tersebut selaras pada
pandangan Tilaar (2004) mengemukakan tradisi perlu
menjadi bagian dari pendidikan multikultural, agar
generasi muda dapat memahami dan menghargai
kearifan lokal mereka sendiri.

Dengan mempertimbangkan peran strategis tradisi
dalam membangun identitas dan menanamkan nilai-nilai
karakter, maka pelestarian tradisi harus dilakukan secara
berkelanjutan. Pelestarian ini memerlukan sinergi antara
pemerintah, masyarakat lokal, dan generasi muda.
Tradisi perlu dipertahankan tidak hanya sebagai simbol
budaya, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat
karakter individu dan kolektif dalam menghadapi
tantangan globalisasi. Tradisi yang dipertahankan
dengan  baik menjadi  jembatan  yang
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan,

akan

sehingga identitas budaya tetap terjaga dan relevan
sepanjang waktu (Hobsbawm, 1983).

Teori yang digunakan dalam penelitian ini ialah teori
struktural fungsional Talcott Parsons. Asumsi dasar teori
ini adalah bahwa masyarakat terintegrasi atas dasar
anggotanya menyepakati nilai-nilai tertentu. Dalam
konteks ini, nilai-nilai tersebut memiliki kemampuan
untuk mengatasi perbedaan schingga masyarakat
dipandang sebagai sistem yang seimbang dan terintegrasi
secara fungsional. Parsons melihat masyarakat sebagai
kumpulan sistem sosial yang saling berhubungan dan
saling bergantung. Latar belakang lahirnya teori
struktural fungsional adalah gagasan ini berlandaskan
pada analogi antara cksistensi serta tatanan sosial
organisme hayati. Secara fundamental, teori tersebut
memandang komunitas sebagai suatu entitas dengan
tersusun pada elemen-elemen yang saling berhubungan,
di mana tiap-tipanya beroperasi sesuai perannya. Tiap
komponen dalam sistem tersebut menyajikan kontribusi
demi tercapainya sebuah stabilitas (Ida Bagus Made
Astawa, 2017). Talcot Parsons (1974;1975)
mengemukakan empat elemen krusial dibutuhkan supaya
suatua tatatan ada. Keempat elemen tersebut adalah
adaptasi, goal, integrasi, dan latensi.



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

METODE

Berdasarkan karakteristik data, pendekatan studi dengan
diterapkan adalah melalui teknik studi kasus. Studi kasus
tergolong pada studi deskriptif analitis, yakni suatu studi
dengan memusatkan perhatian dalam sebuah fenomena
spesifik guna diobservasi serta ditelaah dengan saksama
hingga komprehensif. Fenomena tersebut yakni singular
ataupun plural, misalnya seseorang ataupun komunitas.
Pada tahap ini, penelaahan mendalam pada beragam
elemen dengan berhubungan pada fenomena agar
didapatkan konklusi dengan presisi (Sutedi, 2009:61).
Teknik ini dipilih karena studi ini berfokus membahas
permasalahan sosial yang kemudian data dari penelitian
ini digambarkan melalui kata-kata atau gambar yang
kemudian dideskripsikan oleh peneliti sehingga mudah
dipahami orang lain (Sugiyono, 2019:7). Hasil dari
penelitian ini akan menunjukan gambaran mengenai
Tradisi Tumpeng Sewu sebagai sarana pembangunan
identitas bagi generasi muda Suku Osing di Desa
Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi.
Pemilihan teknik studi dengan diaplikasikan berawal dari
generasi muda muda yang mulai melupakan nilai-nilai
tradisional dan juga kehilangan identitas dengan
dipertahankan dari masa ke masa oleh para leluhur.
Dengan demkian, pengenalan juga pelestarian Tradisi
Tumpeng Sewu bagi generasi muda sebagai penerus
kehidupan bangsa ini perlu dipertahankan agar tidak
tergerus oleh perkembangan zaman.

Penelitian ini dilaksanakan pada masyarakat Suku
Osing di Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten
Banyuwangi, Jawa Timur. karena di Desa inilah yang
melaksanakan Festival Tumpeng Sewu. Pada tanggal 15
Juni — 20 Juni 2022 pukul 09.00 wib — 19.00 wib. Pada
penelitian mengenai Festival Tumpeng Sewu suku Osing
ini dilakukan dengan memilih subjek yang akan
dijadikan responden penelitian ini adalah Tokoh atau
Kepala Adat suku Osing, Bapak Suhaimi dan beberapa
masyarakat setempat khususnya di Desa Kemiren. Kang
Edai, Kang Michael sebagai anggota POKDARWIS juga
bu titin dan pak agus sebagai warga desa Kemiren karena
suku Osing sebagai pelaksana tradisi Tumpeng Sewu ini.

Fokus penelitian ini adalah pembangunan identitas
melalui nilai nilai karakter yang ada dalam tradisi
Tumpeng Sewu. Dengan kurangnya pemahaman
mengenai tradisi yang dilakukan tersebut membuat
generasi muda suku Osing khususnya menjadi belum
mengimplementasikan sepenuhnya nilai nilai karakter
yang ada dan menjadikan tradisi tersebut sebagai acara
rutin tahunan.

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam
penelitian ini adalah: observasi dan wawancara. Metode
observasi adalah melakukan pengamatan secara langsung

435

ke objek penelitian untuk melihat dari dekat kegiatan
yang dilakukan, dengan tujuan untuk memperoleh data
dan informasi secara langsung. Observasi dilaksankana
dengan mengamati langsung pada tanggal 15 Juni — 20
Juni 2022. Observasi ini bertujuan untuk melihat secara
langsung perilaku atau karakter generasi muda dalam
kehidupan sehari-hari pada lingkungan masyarakat
Kemiren. Sehingga peneliti bisa mendapat gambaran
secara langsung mengenai penanaman nilai karakter yang
ada.

Metode wawancara dilaksanakan guna mendapatkan
data pada masyarakat setempat. Wawancara yang akan
dilaksanakan ialah wawancra mendalam dengan tidak
terstruktur. Merujuk pada Mulyana (2004:108-81),
wawancara tidak berstruktur dapat dirujuk sebagai
wawancara intensif, wawancara terbuka, ataupun
wawancara kualitatif. Wawancara pertama dilaksanakan
di tanggal 15 Juni 2022 bersama Bapak Suhaimi sebagai
Kepala adat Desa Kemiren. Wawancara dilaksanakan
secara langsung sambil memberikan pertanyaan kepada
informan untuk memperoleh informasi terkait tradisi
Tumpeng Sewu dan penanaman nilai-nilai karakter pada
tradisi tersebut.

Wawancara kedua dilakukan dengan ibu titin dan pak
agus selaku warga masyarakat desa Kemiren pada
tanggal 16 Juni 2022. Pemilihan informan
berdasarkan pengamatan peneliti dilokasi yang mana

ini

kedua informan tersebut sebagai orang dewasa yang telah
lama tinggal dan merupakan warga asli dari desa
Kemiren. Wawancara ketiga dilakukan kepada ketua dan
anggota POKDARWIS desa Kemiren, Kang Edai dan
Kang Michael pada tanggal 20 Juni 2022 secara online.
Pemilihan informan ini dikarenakan POKDARWIS
sebagai salah satu wadah bagi generasi muda di desa
Kemiren yang juga ikut andil dalam pelaksanaan
kegiatan-kegiatan yang ada di desa tersebut baik kegiatan
berkaitan adat istiadat atau pelestarian budaya.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Proses Penanaman Identitas Melalui Cerita Desa
Kemiren

Asal muasal Desa Kemiren berdasarkan penuturan dari
sesepuh desa setempat, bahwa dulu ketika awal mula
ditemukan, permukiman itu masih berupa kawasan hutan
dengan vegetasi kemiri serta durian dengan melimpah,
sehingga di momen tiu wilayah tersebut diberi nama Desa
Kemiren. Hal ini sebagaimana yang disampaikan oleh
Ketua Adat setempat sebagai berikut.

“..Awalnya dulu para sesepuh kampung
menebang hutan untuk dijadikan kebun, dan
kebanyakan di sini itu pohon kemiri, makanya
disebut kemirian terus dijadikan nama desa
Kemiren. Kemudian beberapa tahun terakhir



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432445

mulailah desa ini ditetapkan menjadi desa wisata
tujuannya ya untuk tetap melestarikan
keosingannya. Bisa dilihat dari keunikan-
keunikan suku osing salah satunya penggunaan
bahasa, bahasa osing sangat kental dan masih
digunakan sampai saat ini...” (Wawancara pada

15 Juni 2022)

Dari pernyataan yang disampaikan oleh Ketua Adat di
atas dapat diketahui bahwa Desa Kemiren pada mulanya
adalah wilayah hutan yang kemudian dijadikan kebun, di
mana mayoritas pepohonan yang berada di sana adalah
pohon kemiri dan pohon duren, sehingga kemudian
berangkat dari kondisi geografis itulah desa tersebut
dinamakan dengan Desa Kemiren oleh masyarakat
setempat.

Berdasarkan sejarah, masyarakat Desa Kemiren
berasal dari orang-orang yang mengasingkan diri dari
Kerajaan Majapahit seusai kerajaan ini runtuh sekitar
tahun 1478 M. Orang-orang yang mengasingkan diri
tersebut selain menuju ke Kemiren juga melakukan
imigrasi ke Gunung Bromo (Suku Tengger) dan Pulau
Bali. Kelompok masyarakat yang mengasingkan diri ini

kemudian mendirikan  kerajaan  Blambangan di
Banyuwangi yang bercorak Hindu-Buddha sebagaimana
kerajaan = Majapahit.  Diketahui bahwa kerajaan

Blambangan dapat berkuasa hingga 200 tahun lamanya
sampai pada tahun 1743 yang akhirnya jatuh ke tangan
kesultanan Mataram Islam.

Desa Kemiren sudah diresmikan sebagai wilayah suku
Osing serta sebagai situs warisan kultural demi menjaga
keunikan identitasnya. Zona kebudayaan dengan terletak
tepat di tengah pemukiman menguatkan desa tersebut
berciri khas Osing, serta direncanakan menjadi pusat
pelestarian budaya Osing. Desa Kemiren memiliki banyak
kekhasan, salah satunya ialah pemanfaatan bahasa
spesifik, yakni bahasa Osing. Logat tersebut ditandai
dengan adanya infiks huruf “y” pada artikulasinya.
Misalnya: kata madang (makan) dalam bahasa Osing
diucapkan sebagai “madyang”, serta abang (merah)
menjadi “abyang*.

Mekanisme Tradisi Tumpeng Sewu

Dalam tradisi Tumpeng Sewu mencakup dua rangkaian
upacara penting. Fase pertama ialah serangkaian ritual
adat yang dilaksanakan sebelum perayaan Tumpeng
Sewu, meliputi: Mepe Kasur, Arak-arakan, Barong
Kemiren, serta Parade Obor (Oncor). Di samping itu,
terdapat pula serangkaian prosesi seremonial dengan
diselenggarakan pasca-tradisi Tumpeng Sewu. Diawali
dengan pawai dengan menampilkan seni pertunjukan serta
keunikan budaya khas Desa Kemiren, kemudian
dilanjutkan dengan Mocoan Lontar Yusuf umumnya
dilaksanakan secara kolektif.

436

Makna nonverbal pada tradisi Tumpeng Sewu dimulai
sebagai tradisi penyelamatan desa atau masyarakat Desa
Kemiren menyebutnya selametan kampung. Yang oleh
masyarakat  Desa  Kemiren, = Tumpeng Sewu
diselenggarakan pada Bulan Dzulhijjah ataupun pekan
perdana bulan Dzulhijjah, lebih spesifiknya malam Senin
atau malam Jumat. Penyelenggaraan tersebut dilakukan
pada waktu ini mempertimbangkan keutamaan malam
serta secara khusus malam Senin atau malam Jumat
dipercayai oleh masyarakat setempat sebagai malam yang
paling sakral.

Setiap adat dengan berlangsung di kalangan komunitas
Jawa senantiasa terdapat santapan utama yang harus
disajikan, di antaranya Tradisi Tumpang Sewu tersebut.
Makanan wajib di dalam Tradisi Tumpang Sewu jadi
unsur penting yang tidak bisa ditinggalkan, karena
ubarampe ini jadi simbol dari tujuan dilaksanakanya
Tradisi Tumpang Sewu. Pada Tradisi ini ada banyak
macam ubarampe. Juga pada selametan makanan yang
disiapkan yaitu hanya tumpeng pecel pitik itu saja.
Tumpeng pecel pitik ini jadi sajian utama ketika selametan
dilaksanakan.

Pada upacara keselamatan di Desa Kemiren, tiap
kepala keluarga diharuskan menyajikan tumpeng pecel
pitik. Hidangan tumpeng pecel pitik ini terdiri dari daging
ayam yang telah disuwir serta dibakar ataupun digoreng,
kemudian diaduk memakai parutan kelapa. Makna
kultural pada tumpeng pecel pitik, berdasarkan pemangku
adat Desa Kemiren sebagaimana diutarakan oleh Tokoh
Adat Desa Kemiren, yakni:

“...Pada intinya iya itu, iya tumpeng pecel pitik,

sajen lain tidak ada, di saat bancaan di balai desa

atau di rumah kepala desa, juga ada sajian
ubarampe yaitu tumpeng pecel pitik, tumpeng
serakat, ada sega golong, terus ada jenang abang
putih. Pecel pitik iku mau ngucel-ngucel ketitik
barang apik filosofinya, dadi ngucel-ngucel iku
nglakukan pekerjaan, ora diam, ketitik apik iku
hasile biar optimal sajiane iya pecel pitik iku, kate
mbangun omabh, kate sekolah ben asile maksimal

ke titik apik iya pecel pitik iku...” (Wawancara 15

Juni 2022)

Penyematan nama Tumpeng Sewu dilatarbelakangi

oleh kenyataan total Kepala Keluarga (KK) dengan
melebihi 1000, serta di momen perayaan tersebut, tiap KK
minimal menyuguhkan 1 tumpeng sebagai sajian esensial
saat Selametan, sehingga akumulasi keseluruhannya bisa
melampaui seribu tumpeng. Dengan demikian, ritual
tersebut disebut Tumpeng Sewu (tumpeng seribu). Nasi
tumpeng itu sendiri bisa menyimpan filosofi di benak
masyarakat Kemiren, di mana perilaku serta tindakan
individu pada sebuah entitas ataupun pribadi yang lain
dibentuk oleh interpretasi yang mereka miliki mengenai
entitas ataupun pribadinya.



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

Nasi Tumpeng dengan menjulang ataupun
menggunung di sini melambangkan eksistensi ataupun
aspirasi manusia. Tiap individu memunyai berbagai
sasaran yang tinggi serta beragam, layaknya bentuk
Tumpeng, dengan asa agar derajat rakyat dapat
ditinggikan. Disertai dengan lauk pecel pitik yang
dimaknai sebagai 'mgucel-ngucel barang kang apik’
(berusaha keras pada hal yang baik), menunjukkan upaya
melakukan banyak pekerjaan sembari tetap menjaga
integritas.

Berdasarkan yang di sampaikan di tradisi tersebut
beberapa maknanya ialah. Pertama, ialah manifestasi
apresiasi dari pihak desa pada Penjaga Desa ataupun para
pendahulu. Apresiasi tersebut diberikan atas upaya mereka
dalam melindungi desa dari berbagai kemudtratan dan
karunia kemakmuran bagi warganya. Selain itu, terdapat
harapan di masa depan agar individu dapat berkembang
menjadi pribadi dengan mulia, diangkat martabatnya, dan
senantiasa bertindak serta berkarya dalam kebaikan
semata.

Kedua, menjadi representasi ikatan kekeluargaan dan
peneguh jalinan relasi antarkomunitas Kemiren hingga
penduduk secara luas. Ketiga, sebagai penanda warisan
leluhur tetap lestari, walaupun menghadapi dominasi era
modernisasi saat ini. Telebihi, generasi muda di Desa
Kemiren tetap berupaya mencintai serta merawat adat
serta kebudayaan di kampungnya. Keempat, tradisi
tersebut mempersatukan seluruh segmen masyarakat,
tanpa memandang usia (muda maupun tua), status
ekonomi (berkecukupan ataupun kekurangan), maupun
kedudukan sosial (rakyat biasa ataupun pejabat tinggi),
sehingga  menghilangkan  sekat  hierarki  serta
menumbuhkan kedekatan serta respek timbal balik.

Nilai-nilai Tradisi Tumpeng Sewu
Sebagaimana dengan sudah dipaparkan dalam sub bab di
atas Tumpeng Sewu pada mulanya adalah niat atau nadzar
yang ditujukan untuk membuat kebonan dan apabila sudah
berhasil maka akan dilaksanakan acara syukuran dengan
tumpeng pecel pitik. Sebagaiman diutarakan oleh ketua
adat setempat seperti dibawah ini:
“..Dan orang dulu itu jikalau ingin melakukan
sesuatu pasti diawali dengan nadzar atau niat
dengan tujuan membuat kebonan dan jika sudah
berhasil maka akan diselameti tumpeng pecel
pitik. Akhirnya menjadi kebun maka tiap tahun

diadakan selametan dan lama kelamaan
pendudukpun bertambah dan perkebunan tadi
menjadi  sebuah  pemukiman. = Meskipun

perkebunan sudah tidak ada namun selametan
tersebut tidak berani dihilangkan karena sudah
menjadi ucapan pertama/niat, akhirnya namanya
diganti yang dulunya adalah selametan kebonan

437

setelah jadi perkampungan dinamakan selametan

kampung...” (Wawancara pada 15 Juni 2022)
Selain itu Tumpeng Sewu pada mulanya juga dilakukan di
pekarangan rumah masing-masing, dan sejak tahun 2007
tradisi Tumpeng Sewu masuk ke dalam agenda ruting
Banyuwangi Festival yang penyelenggaraannya akhirnya
bergeser di sepanjang jalan. Hal ini seperti yang dituturkan
oleh ketua adat Desa Kemiren sebagai berikut.

“.Dulunya selametan dilaksanakan di teras
rumah masing masing, dan setelah tahun 2007
selametan ini masuk ke dalam agenda rutin
Banyuwangi Festival akhirnya pelaksanaannya
bergeser di sepanjang jalan. Dinamakan Tumpeng
Sewu karena sekarang penduduk Kemiren
sebanyak 1100 KK dan minimal dalam 1 KK
membuat 1 tumpeng dan maka dari itu dinamakan
Tumpeng Sewu ...Saat pelaksanaan Tumpeng
Sewu itu tidak ada perbedaan sosial, sama rata
duduk bersama walaupun bupati dll. Sebelum
selametan juga diadakan penyalahan obor, kalau
orang Kemiren menyebutnya “Aja Mati Obore”
artinya jangan putus persaudaraan, makanya

dinyalakannya  obor  diharapkan  ikatan
persaudaraan tetap abadi...”. (Wawancara pada 15
Juni 2022)

Nilai-nilai dengan terdapat pada tradisi Tumpeng Sewu
di antaranya adalah menjadi ungkapan rasa syukur atas apa
yang telah diharapkan dan berhasil, selain itu juga sebagai
ajang silaturrahmi serta merekatkan kerukunan antar
warga, sebagaimana yang disampaikan oleh ketua adat
yakni: ungkapan rasa syukur karena apa yang telah
diharapkan telah berhasil, ajang silaturahmi dan
kebersamaan.

Selain itu pada saat penyelenggaraan Tumpeng Sewu
juga tidak ada perbedaan sosial, baik rakyat dan pejabat
dapat dikatakan berdiri sama tinggi duduk sama rendah,
Diketahui juga bahwa sebelum pelaksaan Tumpeng Sewu
digelar terdapat acara penyalaan obor, di mana masyarakat
setempat menyebutnya dengan “Aja Mati Obore” yang
memiliki makna jangan sampai putus persaudaraan, oleh
karena hal itulah obor dianalogikan sebagai persaudaraan
agar tetap menyala abadi.

Api yang dipakai dalam memasang obor tersebut
adalah api yang berasal dari Blue Fire yang berada di
kawah Gunung Ijen, dan penyalaan obor pun tidak boleh
dilakukan oleh sembarang orang, terdapat petugas yang
memang sudah ditugaskan untuk menyalakan obor
tersebut yang dikawal dengan arak-arakan barong. Api
yang diambil dari Blue Fire memiliki filosofi yakni bahwa
api Blue Fire dengan terletak pada kawah Gunung Ijen
adalah api abadi dengan harapan persaudaraan dari
masyarakat Desa Kemiren terus abadi, hal
sebagaiamana yang dituturkan oleh ketua adat sebagai
berikut.

ini



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432445

“...Sebelum selametan juga diadakan penyalahan

obor, kalau orang Kemiren menyebutnya 4ja Mati

Obore artinya jangan putus persaudaraan,

makanya dinyalakannya obor diharapkan ikatan

persaudaraan tetap abadi. Selama bapak kepala
adat menjabat, api dari obornya ini diambil dari

Blue Fire Kawah Ijen, karena penyalahan obot

tidak boleh sembarangan masyarakat yang

menyalakannya, ada petugasnya dan juga dikawal
dengan arak arakan barong. Apinya diambil dari
blue fire karena api biru kawah ijen itu abadi dan
tujuannya ikatan tali persaudaraan ini selalu

abadi...” (Wawancara pada 15 Juni 2022)

Meskipun tradisi ini sudah berlangsung selama
beradab-abad, namun masyarakat Desa Kemiren masih
terus melangsungkan tradisi Tumpeng Sewu tersebut
hingga hari ini. Hal tersebut terjadi masyarakat Desa
Kemiren masih mempercayai apa yang menjadi warisan
atau peninggalan serta weluri ataupun tutur kata orang tua
dan tidak berani ditinggalkan, seperti yang disampaikan
oleh ketua adat sebagai berikut.

“...Mengapa masyarakat Kemiren masih menjaga

dan melestarikan? Karena masih percaya itu

memang sudah menjadi  warisan  atau

peninggalan, weluri atau tutur kata orang tua dan
tidak berani ditinggalkan. Misalnya selametan

Tumpeng Sewu, salah satu keluarga tidak ikut,

tiba tiba kemudian hari ada masalah dalam

keluarga tersebut maka itu percaya bahwa
mungkin karena tidak ikut melaksanakan upacara
tersebut. Di Kemiren jikalau sudah warisan dari
orang tua maka tidak berani meninggalkan. Misal
tidak mengikuti beberapa upacara adat sanksi
hukumnya tidak ada, namun lebih ke sanksi
sosial, dan lebih balik ke pribadi masing masing.

Namun tidak ada sanksi tertulis...” (Wawancara

pada 15 Juni 2022)

Adapun apabila tidak mengikuti
sebenarnya tidak terdapat sanksi adat ataupun sanksi
tertulis akan tetapi lebih ke sanksi sosial dan kembali lagi
ke setiap individu. Pada rutinitas keseharian prinsip-

acara tersebut

prinsip dengan terdapat di dalam tradisi Tumpeng Sewu

diaplikasikan oleh masyarakat Desa Kemiren. Hal ini

sebagaimana diungkapkan ketua adat seperti di bawah ini:
“..Nilai nilai yang ada tersebut tetap dijaga
meskipun tidak dalam pelaksanaan Tumpeng
Sewu saja, namun juga dalam pelaksanaan
kehidupan sehari hari juga. Termasuk tumpeng
pecel pitik tersebut digunakan sebagai ritual
dengan filosofi “pecel pitik hang di ucel ucel
saben dinone kedaden barang kang apik” jadi
apapun aktifitas yang dilakukan sehari hari
supaya mendapatkan yang terbaik. Jadi semua
itu yang ada diKemiren selalu mengandung
ajaran budi pekerti perilaku makanya selalu
dijaga dan dilestarikan, dan walaupun tidak ada
panitia pelaksana maka akan tetap berjalan

438

sendirinya karena murni dari masyarakat...”
(Wawancara pada 15 Juni 2022)
Bahwasanya meskipun tidak dalam pelaksanaan

Tumpeng Sewu namun warga setempat tetap menjaga
prinsip-prinsip dengan terdapat pada tradisi tersebut pada
aktivitas harian. Termasuk dalam hal ini adalah tradisi
tumpeng pecel pitik yang mempunyai arti filosofis pada
harapan aktivitas apapun dengan dilakukan warga Desa
Kemiren supaya mendapatkan yang terbaik. Dengan
demikian tersebutlah semua apa yang terdapat di Desa
Kemiren selalu mengajarkan budi pekerti. Dan andai kata
pun tidak terdapat panitia yang melaksanakan Tumpeng
Sewu maka akan tetap berjalan dengan sendirinya karena
murni dari masyarakat sendiri.

Pembangunan Identitas Melalui Tradisi Tumpeng
Sewu Bagi Generasi Muda

Suatu adat istiadat terus bertumbuh jika terjadi paduan
antara unsur modern serta radisional. Sebaliknya, tradisi
akan punah jika tidak lagi memperoleh penerimaan dari
khalayak. Jika suatu warisan budaya menghilang, niscaya
di kemudian hari akan muncul individu yang teguh
memegang adat tersebut serta kembali mengkampanyekan
urgensi pada kebiasaan dengan diyakini. Eksistensi tradisi
di sebuah komunitas bergantung pada generasi
penerusnya, upaya pelestarian dengan
pengembangan dengan adaptif, ataupun kan lenyap ditelan
waktu; siklus tersebut terus berulang serta saat menghilang

seragam,

akan kembali muncul.

Pelestarian tradisi ialah metode dalam melestarikan
warisan budaya dengan telah eksis. Konservasi kebiasaan
bertujuan supaya tetap terjaga serta bisa diwariskan pada
generasi penerus, guna memastikan keberlangsungannya
secara  turun-temurun. Fenomena tersebut bisa
mengindikasikan masyarakat belum memahami cara
semestinya menyikapi keragaman, cara memberikan
penghormatan, serta cara menyelesaikan perselisihan
dengan berpotensi muncul, sebab belum tersedia sarana
pembelajaran dalam mengatasi tantangan tersebut pada
realitas kehidupan.

Pada implementasinya tradisi suku osing adanya nilai-
nilai karakter dengan baik pada kehidupan. Sistem nilai
ialah seperangkat norma dengan dibentuk oleh sebuah
kelompok dengan berfungsi menentukan kriteria evaluasi
moralitas. Suku Osing di Desa Kemiren, Kabupaten
Banyuwangi, mewariskan tatanan nilai melalui berbagai
aspek, meliputi: desian bangunan, seni budaya,
konfigurasi tempat tinggal serta metode bercocok tanam.

Nilai-nilai kepribadian yang melekat pada adat suku
Osing mencakup menginternalisasi serta mempraktikkan
doktrin keyakinan dengan dianut (yakni, menghargai
keanekaragaman hayati yang kaya di Nusantara sebagai
anugerah Ilahi; berterima kasih atas diversitas serta



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

kekayaan potensi alami Indonesia sebagai rahmat Tuhan
Yang Maha Pemurah; serta memahami perannya sebagai
ciptaan Yang Maha Kuasa dengan mengemban amanah
dalam  memelihara). Lebih  lanjut,  mencakup
penginternalisasian serta penerapan perilaku integritas,
ketertiban, akuntabilitas, kepedulian (melalui kolaborasi,
kemitraan, tenggang rasa, serta perdamaian), keramahan,
tanggap, dan inisiatif. Juga menunjukkan sikap kontributif
dalam penyelesaian beragam isu saat berinteraksi dengan
efisien pada ekosistem sosial serta memosisikan diri
sebagai representasi nasional.

Suatu bentuk tradisi dengan tetap dilestarikan warga
Desa Kemiren adalah tradisi festival Tumpeng Sewu.
Dalam festival tersebut mengandung banyak nilai karakter
misalnya sebagai ungkapan rasa syukur serta ajang
silaturahmi seperti yang diungkapkan oleh ketua adat
sebagai berikut.

“...ungkapan rasa syukur karena apa yang telah

diharapkan telah berhasil, ajang silaturahmi dan

kebersamaan. Saat pelaksanaan Tumpeng Sewu

itu tidak ada perbedaan sosial, sama rata duduk

bersama walaupun bupati dll. Sebelum selametan

juga diadakan penyalahan obor, kalau orang

Kemiren menyebutnya “Aja Mati Obore” artinya

jangan putus persaudaraan, makanya

dinyalakannya  obor  diharapkan  ikatan
persaudaraan tetap abadi. Selama bapak kepala
adat menjabat, api dari obornya ini diambil dari

Blue Fire Kawah Ijen, karena penyalahan obot

tidak boleh sembarangan masyarakat yang

menyalakannya, ada petugasnya dan juga dikawal
dengan arak arakan barong. Apinya diambil dari
blue fire karena api biru kawah ijen itu abadi dan
tujuannya ikatan tali persaudaraan ini selalu

abadi...” (Wawancara pada 15 Juni 2022)

Sementara menurut salah satu warga Desa Kemiren
tradisi festival Tumpang Sewu memiliki makna sebagai
selametan dan gotong royong seperti yang diungkap
sebagai berikut.

“...Menurut saya bedanya dengan bersih desa di
daerah lain itu, ya di sini karena bersih desa
masih masuk ke dalam ider bumi. Nilai nilai
yang ada di Tumpeng Sewu menurut saya lebih
ke selametan desa aja. Dan untuk taun kemarin
selametannya hanya dilakukan di lingkungan
RT dan meskipun pandemi tradisi tersebut
masih dilaksanakan. Nilai nilai Tumpeng Sewu
yang saya lihat salah satunya gotong royong itu
di desa Kemiren sendiri ya masih kentel
(terjaga) seperti jika ada mantenan (acara
pernikahan) warga ikut serta membantu dan
tidak melalui katering...” (Wawancara pada 16
Juni 2022)

Sementara menurut warga lain tradisi festival
Tumpang Sewu memiliki makna gotong royong seperti
acara adat lain seperti yang diungkap sebagai berikut.

439

“..Untuk  pengimplementasian nilai nilai
khususnya gotong royong sendiri biasanya ya pas

ada acara acara tertentu seperti saat adanya orang
meninggal, atau hajatan perkawinan. Bisanya
beberapa orang memilih untuk meminta bantuan
keluarga atau  tetangganya  dibandingkan
menggunakan orang suruhan karena semua di sini
masih kental dengan kekerabatan dan juga gotong
royongnya...” (Wawancara pada 16 Juni 2022)
Adapun yang membantu terkait pelaksanaan dari

Tumpeng Sewu ini adalah Pokdarwis. Pokdarwis adalah
kelompok sadar wisata. Dalam pelaksaan dan
penyelenggaraan Tumpeng Sewu, Pokdarwis-lah yang
ikut membantu untuk turut menyukseskan
keberlangsungan acara tersebut. Pokdarwis diisi oleh para
pemuda dan pemudi Desa Kemiren. Untuk saat ini
Pokdarwis masih belum memiliki sekretariat sehingga
mereka biasanya berkumpul di kopi jarang goyang. Akan
tetapi Pokdarwis sudah memiliki struktur organisasi serta
pemerintah desa juga memberikan fasilitas terhadap hal
tersebut. Hal ini sebagaimana yang diutarakan oleh ketua
adat sebagai berikut.

“..Pokdarwis ialah kelompok sadar wisata,

biasanya yang membantu pelaksanaan ritual dan

pengembangan desa wisata. Sementara belum ada
sekertariat tapi biasanya kumpul di kopi jaran
goyang. Struktur organisasi juga sudah ada dan
pemerintah  desa  juga  memfasilitasi...”

(Wawancara pada 20 Juni 2022)

Menurut anggota 1 pokdarwis festival Tumpang Sewu
memiliki makna nilai gotong royong dan berbagi,
sementara menurut anggota 2 pokdarwis festival Tumpang
Sewu memiliki keberkahan. Festival
Tumpang Sewu menurut Ketua Pokdarwis memiliki
makna nilai-nilai keikhlasan. Selain itu menurut Ketua

makna nilai

Pokodarwis festival Tumpang Sewu meniliki nilai sebagai

identitas suku osing yang erat dengan gotong royong

seperti yang diungkapkan sebagai berikut.
“..sebagai momentum sarana berbagi rejeki
kepada sanak saudara berupa Tumpeng pecel
pitik. Gotong royong dan berbagi keberkahan,
Syukuran, keselamatan, kebersamaan. Berbagi
dengan ikhlas, berbagi makanan kepada saudara,
membungkus makanan untuk saudara. nilai nilai
contohnya gotong royong, bisa menjadi sebagai
salah satu identitas suku osing sebagai suku yang
suka menolong terhadap sesama, baik dalam
kegiatan apapun warga berbondong bondong
saling membantu dengan orang orang yang
sedang membutuhkan pertolongan dan untuk
hambatannya hingga saat ini melainkan bukan
gadget atau teknologi namun masih dalam internal
desa mengenai anggaran kegiatan yang dilakukan
dan mungkin situasi saat pelaksaan ritual adatnya
karena seperti yang kita tahu kalo beberapa waktu
lalu memang sedang pandemi dan beberapa
kegiatan yang membutuhkan kerjasama orang



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432445

banyak  sedikit dikurangi atau  bahkan
dihentikan...” (Wawancara pada 20 Juni 2022)
Mayoritas penduduk Desa Kemiren beraktivitas

sebagai pelaku pertanian; meskipun demikian, mereka
juga menjalani profesi tambahan selagi menanti panen dari
lahan garapannya. Apabila ditinjau pada aspek dominasi
profesi bercocok tanam, terlihat adanya korelasi pada
penyelenggaraan Upacara Tumpeng Sewu, dengan
diselenggarakan demi mengenyahkan semua kemalangan
dengan melanda Desa Kemiren. Pada konteks tersebut,
kemalangan di sini meliputi upaya pencegahan petani
kegagalan panen, serta potensi munculnya epidemi dengan
fatal. Disamping berfungsi menjadi penolak bahaya,
Upacara Tumpeng Sewu juga juga sebagai ekspresi
apresiasi warga Desa Kemiren atas limpahan rezeki dari
Sang Pencipta. Dengan demikian, warga Desa Kemiren
melaksanakannya pada sajian tumpeng yang kemudian
disantap dengan bersama penduduk Desa yang lain.

Adat Tumpeng Sewu ialah warisan yang diwariskan
dari generasi sebelumnya, di mana ritual pelaksanaannya
tetap dipelihara serta dilestarikan warga Osing di Desa
Kemiren, Kabupaten Banyuwangi. Dalam praktiknya,
tradisi tersebut bukan sekadar ritual budaya dengan
terbatas pada agama ataupun kelompok spesifik,
melainkan dijalankan oleh seluruh elemen Desa Kemiren.
Penduduk lokal teguh menjunjung tinggi Tumpeng Sewu
supaya kebiasaan tersebut masih bertahan serta terawat
sebaik-baiknya, sehingga tidak hilang oleh laju
perkembanganserta modernisasi.

Disisi lain, penyelenggaraan adat istiadat memiliki
tujuan supaya warisan lokal dapat terus diteruskan dengan
estafet pada satu angkatan ke angkatan berikutnya yang
lebih muda. Ini dikarenakan tiap aktivitas pada adat
tersebut  mengandung  filosofi  tersendiri  serta
menunjukkan adanya paduan budaya pada prinsip
keislaman. Hal tersebut mengimplikasikan kebudayaab
daerah tidak butuh dimodifikasi serta tetap wajib
dilestarikan, selama tidak menggeser keyakinan kita pada
Sang Pencipta..

Festival Tumpeng Sewu yang diadakan di Desa
Kemiren memiliki rangkaian acara dimulai dari Mepe
Kasur hal tersebut ialah menjemur kasur bewarna merah
putih. Penggunaan alas tidur berwarna merah serta putih
diharapkan dapat memastikan ikatan perkawinan
pasangan akan bertahan lama serta terlindungi dari nasib
buruk. Aspek tersebut berkorelasi pada rona merah di alas
tidur dengan menyimbolkan keabadian biduk rumah
tangga, sementara pigmen hitam mewakili simbol
penangkal musibah. Usai pelaksanaan Mepe Kasur, kaum
ibu mulai menyiapkan tumpeng yang disajikan menjadi
hidangan utama saat Tumpeng Sewu, dilengkapi dengan
lauk pecel pitik. Santapan pecel pitik ialah akronim pada
“ngucel-ngucel barang hang sitik” artinya yakni nasihat

440

untuk bijak memanfaatkan harta benda serta selalau
mensyukuri segala anugerah dari Maha Kuasa.

Penyajian tumpeng bersama lauk pecel pitik sebagaii
sajlan utama saat Tumpeng Sewu digelar. Menjelang
waktu Magrib, warga Desa Kemiren bersiap dalam
menyelenggarakan Upacara Tumpeng Sewu. Panitia
disibukan menata lokasi pelaksanaan ritual, yakni di jalan
utama Desa Kemiren, sementara sejumlah warga pada
kelompok barong berkunjung di makam Buyut Cili,
dengan diyakini menjadi pelindung ataupun “danyang
Desa Kemiren”. Di area pemakaman, warga memanjatkan
doa dan usainya tumpeng yang sudah disiapkan para ibu.
Warga Desa Kemiren meyakini apabila memohon sesuatu
serta berjanji melaksanakan selamatan di Buyut Cili
apabila permintaannya terkabul, maka janji wajib dipenuhi
saat harapannya terwujud. Acara kemudian berlanjut yakni
pawai, sebuah prosesi kolektif yang bertujuan dalam
mencegah berbagai kesialan dengan berpotensi menimpa
Desa Kemiren.

Pawai barong tersebut disertai iringan musik dalam
menyemarakkan prosesi. Kegiatan tersebut ditutup dengan
seremoni Tumpeng Sewu. Ritual Tumpeng Sewu
dianggap suci oleh warga Desa Kemiren, karena berfungsi
sebagai upaya menangkal keburukan atau 'tolak bala’, serta
sebagai wujud terima kasih atas panen dengan berlimpah.
Pelaksanaan Ritual Tumpeng Sewu melibatkan sejumlah
agenda sejak pagi sampai selepas senja. Sebagaimana
yang disampaikan Ketua Adat Desa Kemiren:

“...Sebenere prosesnya itu ya habis maghrib, tapi

sekarang ada dikemas lagi ada mepe kasur pagi

harinya untuk kegiatan sebelum Ritual Tumpeng

Sewu di pagi hari ada kegiatan, rame jadinya. Jadi

pengunjung kesini itu juga tidak sia-sia, dan ada

yang diliat. Semua acara terstruktur dan runtut,
beberapa wargapun ikut serta dengan respon yang

baik...” (Wawancara pada 15 Juni 2022)

Adat tumpeng dengan digelar di Desa Tradisional
Kemiren, Banyuwangi, dikenal sebagai Tumpeng Sewu,
yakni ritual bersih desa dengan diadakan tiap tahun di
tanggal 1 Dzulhijjah, melibatkan seluruh penghuni Desa.
Ritual tersebut bertujuan dalam menjauhkan desa dari
malapetaka, penangkis musibah, dengan melayangkan doa
demi kejeahteraan dengan hidangan perjamuan. Tumpeng
Sewu diadakan menurut hari yang telah disepakati ritual
tersebut dilaksanakan tiap bulan Dzulhijjah. Hari yang
dianggap tepat oleh penduduk Kemiren untuk
mengadakan tradisi ialah hari Kamis ataupun Minggu.
Pelaksanaan tradisi Tumpeng Sewu berupa kegiatan
menyantap tumpeng bersama warga Kemiren,
Sebagaimana yang diungkapkan Ketua Adat, yakni:

“...Dulu itu selametan kampung Cuma dilakukan
sendiri-sendiri dan tidak berbarengan setiap
lingkungan masing-masing, tapi tetap di masa
bulan Haji. Sekitar akhir 2007 masuk ke 2008



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

semua lembaga ada yang mengajukan untuk

pelaksanaannya berbarengan dalam satu hari dan

Akhirnya sesuai dengan kesepakatan

dilaksanakan sehari di awal bulan Haji minggu

pertama, Hari Minggu malam Senin atau Hari

Kamis malam Jum’at di antara dua hari tersebut

diambil mana hari yang paling awal..”

(Wawancara pada 15 Juni 2022)

Tradisi Tumpeng Sewu dalam pelaksanaannya telah
mengalami akulturasi dengan nilai-nilai keislaman. Hal ini
terlihat dari prosesi ritualnya yang mengadopsi ajaran para
wali, khususnya Sunan Kalijaga, yang menyisipkan unsur
doa-doa Islami tanpa mengubah inti tradisi lokal. Oleh
karena itu, para da’i maupun tokoh agama di wilayah
tersebut tetap berperan dalam melestarikan tradisi ini,
sekaligus mengikuti metode dakwah Wali Songo yang
memanfaatkan budaya masyarakat sebagai media
penyebaran Islam. Dari aspek akulturasi, masyarakat Desa
Kemiren juga menjunjung tinggi semangat toleransi
antarumat beragama, sehingga kehidupan sosial mereka
tetap selaras dengan nilai-nilai budaya dan ajaran agama.
Tradisi Selametan Tumpeng Sewu mengandung berbagai
nilai kearifan lokal, antara lain nilai-nilai religius,
semangat gotong royong, ckspresi seni, kerukunan,
toleransi, dan persatuan. Meski demikian, dalam
pelaksanaannya terdapat beberapa kendala, seperti
persoalan kepanitiaan, cuaca hujan, keterbatasan dana,
penyediaan hidangan tumpeng pecel pitik bagi tamu, serta
persoalan lahan parkir. Tradisi ini mencerminkan bentuk
interaksi masyarakat dengan kekuatan alam serta
lingkungan sekitar. Nilai-nilai yang melekat pada upacara
adat ini telah dipelajari secara turun-temurun, karena
merupakan warisan budaya leluhur yang sekaligus
menjadi sarana pendidikan informal dalam menanamkan
nilai-nilai kehidupan kepada generasi penerus.

Tradisi ini juga berfungsi sebagai pengingat bagi
manusia akan pentingnya tanggung jawab dalam menjaga
kelestarian lingkungan, meningkatkan nilai dan martabat
kemanusiaan, serta mempererat hubungan sosial
antarwarga. Kegiatan Tumpeng Sewu telah mengakar
dalam kehidupan masyarakat setempat dan menjadi bagian
dari tradisi yang rutin dilakukan sebagai bentuk
penghormatan atas datangnya bulan haji. Pelaksanaan
tradisi ini merupakan bentuk nyata dari upaya pelestarian
budaya yang diwariskan secara turun-temurun.

Tradisi Tumpeng Sewu yang kerap kali dilakukan oleh
masyarakat desa Kemiren Kabupaten Banyuangi
merupakan perwujudan dan upaya masyarakat untuk
meyakini adanya kekuatan di luar nalar dan logika
manusia yang tentunya membawa dampak yang sangat
siginifikan terhadap kelangsungan hidup masyarakat yang
memiliki dua keyakinan yang berbeda yaitu agama Hindu
dan Islam dengan model dan tradisi yang sama. Adanya
toleransi yang begitu kuat sehingga membuat masyarakat

441

nyaman melakukan apa yang menurut keyakinan mereka
ajarkan, mereka melakukan tradisi yang telah ada turun
temurun ini dengan doa menurut keyakinan mereka
masing-masing tapi tetap dengan satu tujuan yaitu untuk
mengucap syukur serta mendapatkan keselamatan dalam
dalam kehidupan.

Dalam pelaksanaan tradisi Tumpeng Sewu di kalangan
masyarakat Suku Osing, terdapat sejumlah nilai penting
yang patut diwariskan kepada generasi mendatang. Nilai
pertama adalah sikap religius, yang tercermin dari
kesadaran masyarakat akan kehadiran Sang Pencipta,
karena mereka meyakini bahwa alam semesta beserta
isinya merupakan ciptaan Allah. Nilai kedua adalah
penghormatan terhadap jasa para leluhur yang telah
berjasa mendirikan desa. Nilai terakhir adalah semangat
hidup rukun dan saling membantu, yang tercermin dalam
kehidupan sehari-hari masyarakat Osing di Desa Kemiren,
dan tetap terjaga hingga kini.

Nasi tumpeng sendiri dapat memiliki makna dalam
masyarakat Kemiren, di mana perilaku perilaku seseorang
terhadap sebuah objek atau orang lain ditentukan oleh
makna yang dia pahami tentang objek atau orang tersebut.
Di sini nasi Tumpeng yang mengerucut atau menggunung
sebagai lambang manusia atau tujuan manusia. Di mana
manusia memiliki banyak tujuan yang menggunung dan
bermacam-macam seperti bentuk Tumpeng dan dengan
harapan masyarakat dapat di tinggikan derajatnya.

Lauk pecel pitik yang di artikan ngucel-ngucel barang
kang apik, mengerjakan banyak hal namun tetap dalam
kebaikan. Penggunaan daun pisang atau godhong gedhang
di sini memiliki makna kebersamaan. Dengan makanan
yang dibungkus atau diberi alas daun pisang, selain
bermanfaat baik untuk kesehatan juga sebagai lambang
kebersamaan. Dengan makan beralaskan daun pisang,
tidak ada yang namanya lapisan sosial dalam masyarakat.
Semuanya sama tidak ada beda meskipun memiliki status
sosial dalam masyarakat.

Bentuk tumpeng yang mengerucut memiliki makna
seperti gunung, dengan harapan derajatnya ditinggikan,
bentuk tumpeng yang juga seperti segitiga itu adalah
hablumminallah wa hablumminannas habluminal alam
yang bermakna segitiga paling tinggi Allah lalu ke sesama
manusia dan alam, seperti juga menggambarkan gunung
yang disekitarnya terdapat kehidupan manusia dan
tumbuhan. Itulah mengapa nasi putih dibentuk kerucut
disajikan ditengah tampah yang telah dilapisi daun pisang,
lalu pecel pitik dan sayur-sayuran yang diletakkan pada
takir dan pincuk disajikan mengelilingi nasi tumpeng hal
ini bermakna bahwa gunung dikelilingi oleh sumber
kehidupan (flora dan fauna) ditambahkan timun, bermakna
kesuburan dan sambal dan cabai sebagai penerang dan rasa
pemberani di kehidupan.



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432445

Dari proses awal tradisi Tumpeng Sewu, dapat diambil
pesan atau makna dari yang di sampaikan pada tradisi
tersebut. Yang pertama, sebagai pengungkapan rasa
syukur Desa terhadap Danyang Desa atau leluhur. Karena
telah menjaga desa dari segala bentuk keburukan dan
memberikan kesejahteraan bagi masyarakatnya. Dan
harapan kedepan agar menjadi manusia yang lebih baik, di
tinggikan derajatnya dan selalu bersikap dan bergelut
dalam kebaikan saja.

Yang kedua, sebagai simbol tali persaudaraan dan
mempererat tali silahturahmi antara masyarakat ke
Kemiren hingga masyarakat pada umumnya. Yang ketiga,
sebagai simbol bahwa tradisi dari para nenek moyang
tidak pernah tergerus meskipun
modernisasi yang semakin menguasai saat kini. Bahkan

zaman, zaman
pemuda dan pemudi di Desa Kemiren masih mampu
mencintai dan melestarikan tradisi dan budaya yang ada di
desa mereka. Yang keempat, tradisi menyatukan segala
golongan. Tua muda, kaya miskin, masyarakat biasa atau
Bupati, tidak adanya lapisan sosial yang membentuk
keakraban dan saling menghargai satu sama lain.

Tradisi Tumpeng Sewu yang selalu dilaksanakan
masyarakat desa Kemiren merupakan bukti masih kuatnya
kepercayaan sebagian orang Jawa terhadap kekuatan-
kekuatan dunia gaib, sekalipun mereka saat ini sudah
memasuki era modern. Tradisi Tumpeng Sewu di desa
Kemiren kabupaten banyuangi bermanfaat sebagai sarana
untuk mempertahankan dan melestarikan tradisi yang ada
dalam masyarakat. Tradisi Tumpeng Sewu ini dimulai
sebelum Desa Kemiren menjadi permukiman, yaitu ketika
masih menjadi kebon/sawah. Ketika itu warga yang
mempunyai sawahnya malakukan penanaman berbagai
macam tanaman seperti padi, jagung, kacang, dan lain-
lain. Kemudian disalah satu waktu warga yang tandur itu
tadi tepatnya sebelum kabon/sawah ini menghasilkan buah
atau berbuah para warga yang mempunyai sawah tadi
mempunyai niatan atau nazar yaiku “yen besuk
kebone/sawahe wis ngasilake buwah utawa berbuwah
bakal takslameti pecel pitik” kalau kebonya/sawahnya
sudah menghasilkan buah atau berbuah akan saya selameti
pecel pitik.

Tradisi Tumpeng Sewu sebagai salah satu identitas
dari masyarakat suku Osing di Desa Kemiren maka
masyarakat dapat diakui sebagai suku Osing di Desa
Kemiren jika telah mengikuti beberapa kegiatan yang
berhubungan dengan adat istiadat suku osing seperti tradisi
festival Tumpeng Sewu jika ada masyarakat yang tidak
mengikuti acara adat akan mendapat sanksi seperti
dikecualikan sanksi ini bersifat tidak tertulis namun
berkembang dalam masyarakat seperti yang diungkapkan
oleh ketua adat Desa Kemiren. Sementara menurut salah
satu warga masyarakat apabila tidak mengikuti acara adat

442

akan mendapat sanksi seperti ditegur oleh masyarakat
yang lain yang menyebutkan sebagai berikut.

“...Misal tidak mengikuti beberapa upacara adat
sanksi hukumnya tidak ada, namun lebih ke sanksi
sosial, dan lebih balik ke pribadi masing masing.
Namun tidak ada sanksi tertulis. Kalo tidak ikut
adat tersebut kadang ada seperti “kamu loh gak
ikut adat itu, padahal kamu asli suku itu” dan
terserah orangnya apakah mau ikut atau tidak
karena ~memang tidak ada  paksaan...”
(Wawancara pada 16 Juni 2022)

Selain mengikuti beberapa acara adat masyarakat

diakui sebagai suku osing jika telah memahami dan
mampu mengimplementasikan nilai-nilai yang terkandung
dalam berbagai tradisi suku osing dalam kehidupan sehari-
sehari misalnya nilai tentang rasa syukur, gotong royong,
kerukunan dalam hidup bermasyarakat serta taat kepada
Tuhan Yang Maha Esa. Serta dianggap sebagai
masyarakat suku osing apabila telah memahami dan
menerapkan dengan keyakinan nilai-nilai yang ada dalam
tradisi Tumpeng Sewu seperti mensykuri segala nikmat
kehidupan serta gotong royong tanpa pamrih dalam
kehidupan bermasyarakat.

Sebagai bentuk dari keterlibatan masyarakat pada
pengembangan pariwisata di Desa Kemiren, maka
Pemerintah Desa membentuk sebuah lembaga yang
bernama Kelompok Sadar Wisata (POKDARWIS).
Lembaga Pokdarwis sendiri baru diresmikan tahun 2017,
hal tersebut dikarenakan saat ini Desa Kemiren telah
menjadi sebuah desa wisata, sehingga diperlukan lembaga
khusus yang menangani pariwisata di Desa Kemiren.
Tugas utama dari lembaga Pokdarwis adalah membuat
pengembangan-pengembangan baru dalam  bidang
pariwisata  disamping  menjaga  pengembangan-
pengembangan yang ada, selain itu juga menyelesaikan
permasalahan seputar pariwisata di Desa Kemiren. Pada
Ritual Tumpeng Sewu, anggota Pokdarwis memiliki peran
sebagai pengatur dan penerima pesanan tumpeng-tumpeng
dari wistawan, selain itu mereka juga bertugas mengatur
lokasi dilaksanakannya Tumpeng Sewu dan juga
melakukan promosi agar banyak wisatawan yang datang
dan ikut serta pada pelaksanaan Tumpeng Sewu.

Masyarakat dan pemuda di Desa Kemiren sangat
berperan sekali dalam kemeriahan tradisi Tumpeng Sewu
ini. Hal itu dapat direalisasikan dari kerukukan warganya.
Masyarakat Desa Kemiren memiliki anak muda yang
sangat antusias bahkan sangat peduli terhadap tradisi
festival Tumpeng Sewu,, hal ini dibuktikan dari penuturan
ketua adat setempat sebagai berikut.

“..Untuk anak anak muda di desa Kemiren sangat
peduli dan sangat antusias, bahkan sekarang untuk
pelaksanaan ritual itu yang menghandle adalah
anak anak muda, jadi kepala adat hanya sebagai
pendampin. Membuat para sesepuh salut dan



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

tidak segan untuk bertanya apabila ada kendala
dan anak anak muda di desa Kemiren rasa ingin
tahunya cukup tinggi. Untuk pelaksanaan selama
pandemi dilaksanakan seperti biasa di jalan jalan,
namun tidak ada ceremony yang mengundang
orang luar bahkan sudah tidak diperbolehkan
orang luar masuk saat acara berlangsung karena
mengikuti protokol kesehatan yang ada tapi
semuanya dilaksanakan seperti biasanya...”
(Wawancara pada 15 Juni 2022)

Dari apa yang disampaikan oleh ketua adat dapat

dipahami bahwa anak-anak muda yang berada di Desa
Kemiren memiliki antusias serta rasa kepedulian dan rasa
ingin tahu yang sangat tinggi di mana yang menangani
dalam penyelenggaraan festival Tumpeng Sewu adalah
anak muda sendiri. Adapun untuk pelaksanaan festival
Tumpeng Sewu selama pandemi tetap dilaksanakan
seperti biasanya yakni di jalan-jalan, akan tetapi tidak ada
acara ceremony yang mengundang orang luar Desa
Kemiren serta dengan mengikuti protokol kesehatan yang
ketat.

Hambatan dalam pembangunan identitas suku osing
melalui nilai-nilai karakter pada tradisi Tumpeng
Sewu
Rasa bangga dan kepedulian melestarikan budaya kurang
tertanam di generasi muda Indonesia saat ini. Minat
mereka untuk memperlajarinya kurang. Mereka lebih
tertarik belajar kebudayaan asing. Salah satu faktor
penyebabnya adalah kurangnya informasi kekayaan yang
dimiliki Bangsa Indonesia. Padahal Indonesia memiliki
tujuh warisan budaya, tiga di antaranya warisan budaya
dunia. Lemahnya peran pemuda dalam menjaga dan
melestarikan seni dan budaya daerah masing-masing bisa
dilihat dari trend gaya hidup yang banyak budaya modern
yang kebarat-baratan. Akibatnya, mereka kurang
mengenal budaya daerah negeri sendiri apalagi bisa ikut
mempelajari dan melestarikannya. Hambatan membangun
identitas berupa nilai nilai karakter dalam tradisi Tumpeng
Sewu menurut salah satu anggota dari Pokdarwis adalah
terkait dana anggaran. Menurut anggota lain hambatan
membangun identitas berupa nilai nilai karakter dalam
tradisi Tumpeng Sewu adalah terkait keasadaran
masyarakat tentang kebersihan setelah acara. Sedangkan
menurut ketua Pokdarwis karakter dalam tradisi Tumpeng
Sewu adalah terkait sulit nya anggaran kegiatan seperti
yang diungkapkan berikut ini:
“...budaya saat ini menyesuaikan dengan kondisi
keadaan industri pariwisata. Nilai gotong royong
sedikit berkurang karena ada suplai anggaran.
Event atau kegiatan adat masih bergantung
kepada anggaran Pemerintah perlu dibentuk atau
dicari cara yang organik dalam pembiayaan atau

pengadaan  anggaran  dari  masyarakat..”
(Wawancara pada 20 Juni 2022)

443

Selain hambatan yang telah disebutkan oleh
narasumber diatas kemajuan teknologi juga memiliki andil
yang besar terhadap pembangunan identitas yaitu tidak
sedikit generasi muda cenderung lebih menyukai
menggunakan gadget dibandingkan mempelajari adat
istiadat dan hilangnya minat generasi muda dalam
mengikuti acara adat seperti Tradisi Tumpang Sewu
mereka lebih menyukai bermain gawai atau handphone.
Hal ini tentu mengakibatkan memudarnya pemaknaan
nilai-nilai karakter yang ada dalam tradisi Tumpang Sewu.

“.setiap orang memiliki keahlian masing-

masing, tidak harus menjadi pelaku adat. seperti

yang basicnya di fotografi dapat dirangkul untuk
mengenalkan adat tersebut. Pemuda butuh
pengakuan dan wadah. Saya rasa 2 hal ini yang
paling dibutuhkan. Karena dalam beberapa acara,
kurangnya wadah dan pengakuan dalam
keahliannya masing-masing...” (Wawancara pada

20 Juni 2022)

Menurut salah satu anggota Pokdarwis menyikapi
kurangnya minat generasi muda yaitu perlunya
pengakuan dan wadah untuk generasi muda. Sedangkan
menurut anggota Pokdarwis yang lain menyikapi
kurangnya minat generasi muda yaitu kekompakan
seperti yang diungkapkan tersebut.

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan
berdasarkan observasi, wawancara dan dokumentasi
yang telah dilakukan dengan Ketua Adat dan masyarakat
Desa Kemiren, nilai-nilai yang terkandung dalam Tradisi
Tumpeng Sewu ada dalam beberapa macam. Kemudian
nilai-nilai tersebutpun masih dilaksanakan dalam
kehidupan sehari-hari. Berdasarkan teori struktural
fungsional Talcott Parsons, di mana masyarakat
terintegrasi atas dasar kesepakatan akan nilai-nilai
tertentu oleh para anggotanya. Sama halnya dalam
Tradisi Tumpeng Sewu yang sudah ada sejak
terbentuknya Desa Kemiren. Masyarakat Desa Kemiren
percaya bahwa melaksanakan Tradisi tersebut sebagai
selametan dapat membuat seluruh desa memperoleh
perlindungan, keselamatan, serta kebahagiaan.

Dalam teori struktular fungsional Talcott Parsons
juga terdapat empat elemen penting yang diperlukan agar
sebuah sistem berjalan. Adaptasi, suatu sistem perlu
mampu mengatasi tuntutan dari luar sistem, dalam
pelaksanaan Tradisi Tumpeng Sewu khususnya seiring
berkembangnya jaman juga mampun mengikuti
perkembangan yang ada. Dimulai dari Tradisi tersebut
hanya diperuntukkan untuk warga lokal namun sekarang
beberapa tamu dari luar pun sudah dapat mengikuti atau
hanya sekedar melihat pelaksanaan tradisi tersebut.
saat Covid-19 Tradisi
dilaksanakan  dengan

Kemudian beberapa tahun
Tumpeng Sewu  masih
menyesuaikan aturan yang berlaku.



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432445

Goal merupakan sesuatu yang dimiliki suatu sistem
agar dapat melanjutkan keberadaanya. Jika dilihat dari
faktor perkembangan jaman juga selain menyesuaikan
dengan teknologi pada pelaksanaannya juga dikemas
sedemikian rupa agar tetap menarik minat generasi muda.
Dalam tradisi Tumpeng Sewu ini, awal mulanya hanya
berupa ritual adat yang dilakukan secara turun-temurun
namun seiring berkembangnya jaman dan juga setelah
masa pandemi, mulai dilakukan pengembangan menjadi
sebuah kegiatan komersil demi peningkatan wisata.
Kemudian sejak beberapa tahun terakhir pula Tumpeng
Sewu termasuk ke dalam agenda rutin tahunan kabupaten
Banyuwangi.

Integrasi yaitu kemampuan yang dapat mengatur
antara satu bagian dengan bagian lain, dalam konteks ini
proses pelaksanannya yang memiliki sedimikian rentetan
acara dengan bantuan warga masyarakat sekitar saling
bergotong royong tidak terpisah akan hal apapun baik
usia maupun status sosial demi melancarkan tradisi yang
sudah ada sejak dahulu. Pada kegiatan yang dilakukan,
seluruh rangkaian acara dilaksanakan atas bantuan dari
berbagai macam pihak, baik pihak penyelenggara
maupun sponsor dan pemerintah juga warga masyarakat
setempat yang saling tolong menolong juga
melaksanakan tugasnya sesuai bagian masing-masing.

Latensi ialah sistem yang ada menciptakan pola
motivasi dan budaya yang harus tertanam, sejak dahulu
kala hingga saat ini Tumpeng Sewu masih tetap eksis dan
menjadi salah satu hal yang wajib dilaksanakan.
Buktinya beberapa tahun terakhir Tradisi Tumpeng Sewu
saat ini telah resmi menjadi salah satu agenda rutin dari
Banyuwangi Festival yang diadakan setiap tahunnya.
Selain untuk menjaga eksistensi, hal ini juga sebagai
sarana promosi pariwisata untuk Banyuwangi sendiri.

Pada pelaksanaan Tumpeng Sewu tidak ada
perbedaan yang berlaku, baik secara sosial maupun usia,
namun masing-masing anggota masyarakatnya masih
menjunjung tinggi nilai kesopanannya. Ada juga nilai-
nilai gotong royong, tidak hanya pada pelaksanaan
Tradisi Tumpeng Sewu, nilai gotong royong ini sudah
menjadi ciri khas atau identitas Suku Osing. Contohnya
pada saat ada hajatan oleh salah satu keluarga, maka
masyarakat sekitar berbondong-bondong ikut serta
membantu mempersiapkan hajatan tersebut hingga
selesai. Tidak ada yang namanya perbedaan kasta. Yang
paling sering ditemui, ialah gotong royong
membersihkan lingkungan sekitar atau membangun
tempat ibadah.

Sebelum pelaksanaan Tumpeng Sewu, terdapat juga
acara penyalaan obor. Api yang dipakai berasal dari Blue
Fire di Kawah Ijen dan hanya orang-orang yang sudah
ditugaskan saja yang boleh menyalakan obor tersebut.

444

Blue Fire dimaknai sebagai api abadi maka dari itu
diharapkan bahwa rasa persaudaraan dari masyarakat
Desa Kemiren terus abadi. Tidak ada saling bertentangan
maupun pertikaian yang membuat warga masyarakatnya
terpecah  belah. Tradisi juga memiliki nilai
keagamaan, tradisi dilaksanakan dalam bentuk
selametan, yang mana selametan memiliki arti mengucap

ini

syukur dan juga menolak bala. Pada tradisi yang ada,
tidak ada sanksi tertulis bagi warga masyarakat yang
tidak ikut serta melaksanakannya. Namun sanksi sosial
tetap berlaku dan mungkin ada pikiran pribadi yang akan
terus mengganjal, karena tradisi ini telah dilaksanakan
sudah turun-temurun dan mungkin akan menimbulkan
pemikiran (suggest) yang kurang baik bagi individu atau
masyarakat yang tidak melaksanakannya.

PENUTUP

Simpulan

Tradisi adalah tembok penting dalam pembangunan
identitas, baik secara individu maupun kolektif. Melalui
tradisi, nilai-nilai karakter seperti integritas, kedisiplinan,
tanggung jawab, dan rasa hormat dapat ditanamkan
secara mendalam. Oleh karena itu, menjaga dan
mengembangkan tradisi adalah langkah strategis untuk
membangun masyarakat yang berkarakter kuat dan
memiliki identitas yang jelas. Dengan memahami dan
melestarikan tradisi, kita tidak hanya menjaga warisan
budaya, tetapi juga membangun generasi yang tangguh
dalam menghadapi perubahan zaman.

Berdasarkan penjelasan serta analisis yang sudah
diuraikan di atas dapat disimpulkan bahwa Tumpeng
Sewu bukan hanya tradisi saja melainkan di dalamnya
juga terkandung makna filosofis yang dapat diambil
manfaat bersama seperti tumpeng pecel pitik dan aja mati
obore. Tradisi Tumpeng Sewu memiliki arti Tumpeng
Seribu. Tradisi ini merupakan selametan desa sebagai
bentuk wujud syukur desa Kemiren terhadap Danyang

Desa atau Leluhur karena di beri kesehatan,
kesejahteraan  dan  ketentraman.  Selametan ini
menggunakan Tumpeng dengan lauk khas yaitu pecel
pitik.

Tradisi Tumpeng Sewu dapat bertahan hingga kini
karena anak-anak muda yang berada di Desa Kemiren
memiliki rasa kepedulian serta rasa antusias yang sangat
tinggi. Meskipun tidak terdapat panitia yang
menyelenggarakan Tumpeng Sewu, dapat dipastikan
tradisi Tumpeng Sewu tetap akan ada karena tradisi lahir
dari masyarakat Kemiren dan menyatu dengan
masyarakat Kemiren.

Saran

Bagi generasi muda Desa Kemiren, Kebudayaan dan
tradisi leluhur memang sangat baik apabila tetap di
jalankan dalam kehidupan sehari-hari. Sehingga
meskipun saat ini sudah memasuki zaman modern dan



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing

digitalisasi akan akan lebih indah lagi apabila kita tetap
melestarikan tradisi dan kebudayaan tersebut.

Bagi pemuda atau masyarakat luas harus terus
melestarikan dan mencintai segala budaya dan tradisi
yang ada di Desa masing-masing. Agar tradisi dan
budaya yang ada tidak pernah mati dan tetap terjaga
kelestariannya. Hasil dari penelitian ini kurang sempurna
maka di harapkan agar peneliti-peneliti lain yang
membabhas hal serupa dapat menambahkan sesuai dengan
apa yang di dapat dan menyempurnakan kembali.

Ucapan Terima Kasih

Terima Kasih saya ucapkan kepada Masyarakat Desa
Kemiren yang sudah membantu pelaksanaan penelitian
ini.

DAFTAR PUSTAKA

Anam, Syamsul dkk. 2017. Studi Analisis Budaya
Permainan Tradisional Suku Osing Kabupaten
Banyuwangi. Jurnal Pembelajaran Olahraga Volume 3
Nomor 2.

Astawa, Ida Bagus Made. 2017. Pengantar Ilmu Sosial.
Depok: PT RajaGrafindo Persada.

Aziz, M. 2021. Ritual Tradisi Barong Ider Bumi: Analisis
Makna Filosofis dan Sosial Budaya. Banyuwangi:
Pusat Kajian Budaya Osing.

Fernanda, Fitri Endi, Samsuri. 2020. Mempertahankan piil
pesenggiri sebagai identitas suku budaya. Jurnal
Antropologi: Isu-isu sosial budaya-vol.22 no. 02 hal.
168. Lampung.

Geertz, C. 1973. The Interpretation of Cultures. New
York: Basic Books.

Hall, S. 1990. “Cultural Identity and Diaspora” In Identity:
Community, Culture, Difference, edited by Jonathan
Rutherford. London: Lawrence & Wishart.

Hobsbawm, E. 1983. The Invention of Tradition.
Cambridge: Cambridge University Press.

Kuntowijoyo. 2001. Budaya dan Masyarakat: Perspektif
Ilmu Sosial. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Lailatul Zumaroh, N. 2022. Nilai-Nilai Pendidikan
Karakter dalam Tradisi Tumpeng Sewu Masyarakat
Osing  Banyuwangi. Jurnal  Pendidikan dan
Kebudayaan, 14(2), 101-112

Mustakim, Salman. 2019. Character Building Based on
Local Culture (Case Study on State Senior High School
4 Enrekang). Edumaspul: Jurnal Pendidikan Vol 3 No
2 (2019) hal. 22-30.

Asyid, Yunus. 2013. Transformasi Nilai-Nilai Budaya
Lokal Sebagai Upaya Pembangunan Karakter Bangsa
(Penelitian Studi Kasus Budaya Huyuladi Kota
Gorontalo). Jurnal Penelitian Pendidikan, Vol. 14 No.
1 hal. 67-75.

445

Rokhman, Fathur dkk. 2014. Character Education for
Golden Generation 2045 (National Character
Building for Indonesian Golden Years. Procedia —
Social and Behavioral Sciences Volume 141, 25
August 2014, hal. 1161-1165.

Safitri, Mira Ariyani, dan Fajar Surya Hutama. 2016.
Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tari Hadrah
Kuntulan Banyuwangi. Universitas Jember.

Sugiono. 2016. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif,
Dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Suyitno, Imam dkk. 2023. The Cultural Meaning in Ritual
Traditions for Character of Osing People Banyuwangi,
Indonesia. The Qualtitative Report 2023 Vol. 28 No.
7,2058-2074.

Tilaar, H.A.R..2004. Multikulturalisme: Tantangan
Globalisasi dalam Transformasi Pendidikan Nasional.
Jakarta: Grasindo.

Utami, Sri. 2018. Kuliner Sebagai Identitas Budaya:
Perspektif Komunitas Lintas Budaya. Universitas
Indonesia.

Widyaningtyas, Titik Sunarti dkk. 2014. Internalisasi dan
Aktualisasi Nilai Nilai Karakter Pada Siswa SMP
dalam Perspektif Fenomenologis (studi kasus di SMP
2 Bantul). Jurnal Pembangunan Pendidikan: Vondasi
dan Aplikasi Volume 2 Nomor 2



