
Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

432 
 

FESTIVAL TUMPENG SEWU SEBAGAI PEMBANGUNAN IDENTITAS SUKU OSING BAGI GENERASI 
MUDA 

Rossa Yulvinda Eka Putri 
Universitas Negeri Surabaya, rossa.18078@mhs.unesa.ac.id 

Sarmini  
Universitas Negeri Surabaya, sarmini@unesa.ac.id  

 

Abstrak 
Tradisi memiliki peran yang sangat signifikan sebagai pengikat sosial dan media pendidikan karakter. Nilai-nilai 
seperti gotong royong, religiusitas, toleransi, disiplin, dan tanggung jawab sering kali tercermin dalam berbagai 
tradisi lokal, seperti Tumpeng Sewu di Banyuwangi. Dalam pelaksanaannya bagi generasi muda banyak sekali 
yang masih menganggap bahwa tradisi tersebuh hanya sebuah acara tahunan dan masih kurang memaknai nilai 
karakter yang ada. Tujuan penelitian ini ialah untuk mengidentifikasi Festival Tumpeng Sewu sebagai media 
membangun identitas suku osing dan hambatan-hambatan dalam pembangunan identitas tersebut. Penelitian ini 
menggunakan metode penelitian analisis deskriptif. Data dari penelitian ini diperoleh dari hasil wawancara, 
observasi dan dokumentasi. Informan dalam penelitian ini merupakan Ketua Adat Desa Kemiren dan Masyarakat 
Desa Kemiren. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dalam tradisi Tumpeng Sewu terdapat dua prosesi yang 
menjadi bagian daripada tradisi tersebut. Yang pertama, rangkaian upacara adat sebelum tradisi tumpeng sewu, 
diantaranya Mepe Kasur, Arak-arakan, Barong Kemiren dan Parade Obor atau Oncor kemudian dilanjutkan 
dengan pelaksanaan Tradisi Tumpeng Sewu sendiri. Beberapa makna Tradisi Tumpeng Sewu yaitu sebagai 
pengungkapan rasa syukur desa terhadap Danyang Desa atau leluhur. Kemudian, sebagai simbol tali persaudaraan 
serta mempererat tali silaturahmi antara masyarakat Kemiren hingga warga pada umumnya serta menjadi simbol 
bahwa tradisi dari para nenek moyang tidak pernah tergerus zaman, meskipun modernisasi semakin menguasai 
pada saat ini. Tradisi Tumpeng Sewu dapat bertahan hingga kini karena anak-anak muda yang berada di Desa 
Kemiren memiliki rasa kepedulian serta rasa antusias yang sangat tinggi. Tradisi ini akan tetap ada karena tradisi 
lahir dari masyarakat Kemiren dan menyatu dengan masyarakat Kemiren juga. 
Kata Kunci: tradisi, festival, tumpeng sewu, identitas, suku osing, karakter 
 

Abstract 
Tradition plays a very significant role as a social bond and a medium for character education. Values such as 
mutual cooperation, religiosity, tolerance, discipline, and responsibility are often reflected in various local 
traditions, such as Tumpeng Sewu in Banyuwangi. In its implementation, many young people still consider the 
tradition to be just an annual event and still lack the meaning of the existing character values. This study uses a 
descriptive analysis research method. Data from this study were obtained from interviews, observations and 
documentation. The informants in this study were the Head of Kemiren Village Customs and the Kemiren Village 
Community. The results of this study indicate that in the Tumpeng Sewu tradition there are two processions that 
are part of the tradition. The first is a series of traditional ceremonies before the Tumpeng Sewu tradition, 
including Mepe Kasur, Parade, Barong Kemiren and Torch Parade or Oncor, then continued with the 
implementation of the Tumpeng Sewu Tradition itself. Some of the meanings of the Tumpeng Sewu Tradition are 
as an expression of the village's gratitude to the Danyang Desa or ancestors. Then, as a symbol of brotherhood 
and strengthening the ties of friendship between the Kemiren community and the general public and as a symbol 
that the traditions of the ancestors have never been eroded by time, even though modernization is increasingly 
dominating at this time. The Tumpeng Sewu tradition can survive until now because the young people in Kemiren 
Village have a sense of caring and a very high sense of enthusiasm. This tradition will continue to exist because 
the tradition was born from the Kemiren community and is also one with the Kemiren community. 
Keywords: tradition, festival, tumpeng sewu, identity, osing tribe, character.   

 
 

PENDAHULUAN  
Indonesia adalah sebuah bangsa yang mempunyai tingkat 
keanekaragaman dengan tinggi karena terdiri atas 
berbagai pulau, bermacam budaya, dan juga terdiri 
beberapa kondisi geografis yang beda pula. Bangsa 
Indonesia ialah bangsa meliputi sejumlah kelompok etnis 

dengan menganut tradisi kultural beragam. Berdasarkan 
pada data Badan Pusat Statistik, di September 2020 total 
populasi Indonesia sebanyak 270.203.911 jiwa (SP2020) 
dan juga menurut Badan Pusat Statistika 2010 jumlah 
suku bangsa di Indonesia sekitar 1.340 suku bangsa. Jenis 
persebarannya juga sangat beragam di seluruh penjuru 
negeri. Setiap suku memiliki ragam budaya yang berbeda 

mailto:rossa.18078@mhs.unesa.ac.id
mailto:sarmini@unesa.ac.id


Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

433 

yang tentunya melekat pada diri masing masing warga 
masyarakatnya. Dan budaya atau tradisi ini pula menjadi 
suatu khas atau menggambarkan suatu kebiasaan dan 
karakter yang dimiliki masing masing suku tersebut 
(Na’im & Syaputra, dalam Fernanda, 2020). 

Kebudayaan merupakan suatu pola dari makna yang 
terjalin secara menyeluruh atau sebagai suatu sistem 
yang diwariskan dalam suatu simbol untuk 
berkomunikasi dalam mengembangkan, dan 
melestarikan pengetahuan yang ada dalam kehidupan 
manusia secara langsung maupun tidak langsung akan 
dilakukan rutin serta menjadi sebuah warisan dari para 
leluhur untuk generasi dikemudian hari (Geertz, dalam 
Yunus, 2013). Kebudayaan tergolong dalam sejumlah 
komponen, meliputi: sistem linguistik, kerangka 
kognitif, model ekonomi subsisten, struktur 
kemasyarakatan, keyakinan spiritual, instrumen serta 
perangkat teknologi, serta ekspresi artistik. Kesenian 
merupakan suatu sarana mengekspresikan perwujudan 
suatu keindahan yang ada dalam akal manusia yang juga 
memiliki nilai nilai historis dan menjadi suatu simbol 
yang ada pada suatu masyarakat tertentu 
(Koentjaraningrat, dalam Safitri, 2016). 

Pada dasarnya budaya yang ada merupakan suatu 
warisan turun-temurun mengenai suatu cara agar hidup 
bersama serta berkembang yang dimiliki oleh suatu 
kelompok tersebut (Santoso dalam Syamsul Anam, 
2017). Budaya lokal merupakan nilai, aktivitas, serta 
lambang dengan merepresentasikan dedikasi kolektif 
segenap komponen sosial untuk memajukan mutu 
edukasi (Mustakim dan Salman, 2019). Tradisi dapat 
didefinisikan sebagai kumpulan praktik, kepercayaan, 
serta prinsip-prinsip dengab disalurkan secara turun-
temurun antargenerasi dalam sebuah komunitas 
(Hobsbawm, 1983). Tradisi berfungsi sebagai pengikat 
sosial yang membantu mempertahankan 
keberlangsungan identitas budaya suatu komunitas. 
Identitas budaya sendiri ialah konstruksi sosial yang 
mencerminkan kesadaran kolektif akan nilai-nilai, 
norma, dan kebiasaan yang membedakan suatu 
kelompok dengan kelompok lain (Hall, 1990). Tradisi 
mencakup berbagai aspek kehidupan, seperti upacara 
adat, seni, ritual keagamaan, pola komunikasi, hingga 
norma dan nilai-nilai yang dianut oleh suatu komunitas. 

Dalam konteks Indonesia, tradisi memiliki peran 
yang sangat signifikan sebagai pengikat sosial dan media 
pendidikan karakter. Nilai-nilai seperti gotong royong, 
religiusitas, toleransi, disiplin, dan tanggung jawab 
sering kali tercermin dalam berbagai tradisi lokal, seperti 
Tumpeng Sewu di Banyuwangi (Zumaroh, 2022), Erau 
di Kutai Kertanegara (Rohim, 2020), dan Ngaben di Bali 
(Geertz, 1973). Tradisi ini bukan hanya sarana 

pelestarian budaya, tetapi juga alat untuk 
mentransmisikan nilai-nilai luhur kepada generasi muda 
melalui praktik nyata. 

Karakter ialah sejumlah sikap (attitudes), perilaku 
(behaviors), motivasi (motivation), serta keterampilan 
(skills) sesuai dengan diprakarsai Battistich (dikutip oleh 
Suwito 2008, dalam Titik Sunarti Widyaningsih dkk). 
Karakter ini merupakan sikap, watak, perilaku yang 
terinternalisasi dari berbagai kebijakan yang diyakini 
sebagai sebuah cara pandang berperilaku dalam 
kehidupan sehari hari. Menurut Hills (2005, dalam Fatur 
Rochman 2014) karakter membentuk kognisi serta 
tindakan individu. Karakter yang mulia termanifestasi 
sebagai dorongan intrinsik dalam mengimplementasikan 
kebenaran, selaras dengan tolok ukur perilaku etis yang 
paling luhur pada tiap kondisi. 

Dalam kaitannya pada nilai-nilai karakter, dengan 
Penguatan Pendidikan Karakter yang digulirkan sejak 
tahun 2016, Kemdikbud (2017) mengidentifikasikan 5 
nilai karakter utama bersumber dari Pancasila, yakni: (1) 
Religius, dengan mengedepankan keimanan terhadap 
Tuhan yang Maha Esa melalui kepercayaan dengan 
dianut. (2) Nasionalis, ialah teknik berpikir, bertindak, 
dan berperilaku menunjukkan kesetiaannya terhadap 
bangsanya dan kepentingan bangsa menjadi hal utama 
dibandingkan dengan kepentingan diri sendiri maupun 
kelompok. (3) Integritas, nilai yang menjadi dasar 
perilaku usaha dalam memposisikan diri menjadi 
individu dengan kredibel pada berbagai hal. Karakter 
integritasnya salah satunya meliputi komitmen 
akuntabilitas menjadi bagian dari komunitas bernegara. 
(4) Mandiri, ialah pembawaan diri serta tindakan dengan 
tak bertumbuh di pada pihak yang lain serta 
memanfaatkan seluruh hal baik dalam segi pikiran, 
tenaga maupun waktu demi meraih apa yang di cita-
citakan. (5) Gotong royong, mencerminkan menjadi 
entitas sosial dengan mutlak membutuhkan individu yang 
lain dalam kehidupannya dengan perilaku menghargai 
setiap kerja sama dalam menyelesaikan persoalan 
bersama. 

Kelima nilai karakter utama tersebut tidak serta merta 
dapat berdiri sendiri, namun juga masing masing 
diantaranya harus saling melengkapi serta saling 
berhubungan dalam evolusi dengan berkelanjutan. Selain 
itu, sekolah, masyarakat dan keluarga menjadi pusat 
perintegrasian hal tersebut. Ketiganya juga merupakan 
ekosistem pendidikan yang harus bersinegri dalam 
membentuk nilai nilai karakter yang ada. Identitas nilai 
karakter merupakan suatu sumber yang kuat bagi diri 
manusia yang disebabkan oleh kontruksi diri yang ada di 
dalam suatu kebudayaan atau tradisi. berbagai bentuk 
identitas yang ada juga disebut saling berhubungan dan 



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

434 
 

bersifat dinamis. Namun juga beberapa diantaranya 
bersifat exclusive atau saling tidak berinteraksi (Lawler, 
dalam Sri Utami, 2018). Identitas yang ada semuanya 
merupakan suatu bentuk dari konstruksi sosial sehingga 
menjadi suatu makna dan juga menjadi sebuah 
pengalaman (Calhoun, dalam Utami, 2018). Identitas 
menjadi sebuah pemikiran yang muncul ketika sesuatu 
atau seseorang memiliki perbedaan dari yang yang lain. 

Di Banyuwangi, khususnya pada Desa Kemiren 
Kecamatan Glagah sendiri nilai nilai adat, dan tradisi 
masih sangat kental dilakukan. Salah satunya ialah 
Tumpeng Sewu, selain menjadi tradisi masyarakat suku 
Osing, Tumpeng Sewu juga dijadikan sebagai salah satu 
festival rutin tahunan yang diadakan oleh pemerintah 
kabupaten banyuwangi. Tumpeng Sewu adalah ritual 
adat yang dilakukan oleh masyarakat osing di desa 
Kemiren setiap bulan Dzulhijjah atau bulan haji. 
Kegiatan selametan kampung atau bentuk rasa syukur 
dan sebuah harapan akan anugerah kesuburan serta 
kesehatan masyarakat Osing di desa Kemiren kepada 
Tuhan dan dilaksanakan pada minggu atau kamis malam 
pertama pada bulan tersebut dengan menu utama 
tumpeng pecel pitik sebagai sajian disaat ritual 
berlangsung. 

Pada tradisi Tumpeng Sewu ada beberapa prosesi 
yang menjadi bagian pada tradisi ini. Pertama, rangkaian 
upacara adat sebelum Tumpeng Sewu ini dilaksanakan 
seperti Mepe Kasur, Arak-arakan, Barong Kemiren dan 
Parade Obor. Kedua, adalah hari pelaksanaan Tumpeng 
Sewu yang mana rangkaian prosesi ini diawali dengan 
parade seni pertunjukan serta tradisi khas desa Kemiren. 
Tradisi Tumpeng Sewu menunjukkan bagaimana 
masyarakat Osing Banyuwangi menanamkan nilai-nilai 
kebersamaan, rasa syukur, dan tanggung jawab. Melalui 
prosesi ritual yang melibatkan seluruh komunitas, tradisi 
ini memperkuat rasa identitas kolektif sekaligus 
memupuk karakter individu yang berbasis pada kearifan 
lokal (Aziz, 2021). Di sisi lain, modernisasi dan 
globalisasi sering kali menjadi tantangan dalam 
pelestarian tradisi. Perubahan gaya hidup masyarakat dan 
komersialisasi budaya dapat menggeser esensi tradisi, 
sehingga nilai-nilai yang terkandung di dalamnya 
menjadi tereduksi (Kuntowijoyo, 2001). 

Dalam pelaksanaan Tumpeng Sewu bagi generasi 
muda banyak sekali yang masih menganggap bahwa 
Festival Tumpeng Sewu hanya merupakan sebuah acara 
tahunan. Bahkan generasi muda suku Osing pun masih 
kurang memaknai nilai nilai karakter yang ada dalam 
Festival Tumpeng Sewu tersebut. Studi ini esensial agar 
dilakukan mengingat mengikuti tradisi ini nilai karakter 
dengan harus ada pada masyarakat suku Osing bisa 
diinternalisasikan pada aktivitas harian, apabila mereka 

tidak melakukan itu maka tidak menutup kemungkinan 
mereka tidak dianggap sebagai bagian dari masyarakat 
tersebut dan juga memungkinkan pemaknaan dari 
digelarnya Festival Tumpeng Sewu ini semakin 
mengikis. 

Regenerasi juga menjadi persoalan penting dalam 
pelestarian tradisi. Dalam era modern, generasi muda 
sering kali kurang memahami nilai-nilai dengan terdapat 
pada tradisi lokal. Hal ini disebabkan oleh minimnya 
transfer pengetahuan dari generasi tua ke generasi muda. 
Dengan demikian, diperlukan edukasi berbasi tradisi 
yang terintegrasi dengan sistem pendidikan formal 
maupun informal. Kondisi tersebut selaras pada 
pandangan Tilaar (2004) mengemukakan tradisi perlu 
menjadi bagian dari pendidikan multikultural, agar 
generasi muda dapat memahami dan menghargai 
kearifan lokal mereka sendiri. 

Dengan mempertimbangkan peran strategis tradisi 
dalam membangun identitas dan menanamkan nilai-nilai 
karakter, maka pelestarian tradisi harus dilakukan secara 
berkelanjutan. Pelestarian ini memerlukan sinergi antara 
pemerintah, masyarakat lokal, dan generasi muda. 
Tradisi perlu dipertahankan tidak hanya sebagai simbol 
budaya, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat 
karakter individu dan kolektif dalam menghadapi 
tantangan globalisasi. Tradisi yang dipertahankan 
dengan baik akan menjadi jembatan yang 
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan, 
sehingga identitas budaya tetap terjaga dan relevan 
sepanjang waktu (Hobsbawm, 1983). 

Teori yang digunakan dalam penelitian ini ialah teori 
struktural fungsional Talcott Parsons. Asumsi dasar teori 
ini adalah bahwa masyarakat terintegrasi atas dasar 
anggotanya menyepakati nilai-nilai tertentu. Dalam 
konteks ini, nilai-nilai tersebut memiliki kemampuan 
untuk mengatasi perbedaan sehingga masyarakat 
dipandang sebagai sistem yang seimbang dan terintegrasi 
secara fungsional. Parsons melihat masyarakat sebagai 
kumpulan sistem sosial yang saling berhubungan dan 
saling bergantung. Latar belakang lahirnya teori 
struktural fungsional adalah gagasan ini berlandaskan 
pada analogi antara eksistensi serta tatanan sosial 
organisme hayati. Secara fundamental, teori tersebut 
memandang komunitas sebagai suatu entitas dengan 
tersusun pada elemen-elemen yang saling berhubungan, 
di mana tiap-tipanya beroperasi sesuai perannya. Tiap 
komponen dalam sistem tersebut menyajikan kontribusi 
demi tercapainya sebuah stabilitas (Ida Bagus Made 
Astawa, 2017). Talcot Parsons (1974;1975) 
mengemukakan empat elemen krusial dibutuhkan supaya 
suatua tatatan ada. Keempat elemen tersebut adalah 
adaptasi, goal, integrasi, dan latensi. 



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

435 

 
METODE 
Berdasarkan karakteristik data, pendekatan studi dengan 
diterapkan adalah melalui teknik studi kasus. Studi kasus 
tergolong pada studi deskriptif analitis, yakni suatu studi 
dengan memusatkan perhatian dalam sebuah fenomena 
spesifik guna diobservasi serta ditelaah dengan saksama 
hingga komprehensif. Fenomena tersebut yakni singular 
ataupun plural, misalnya seseorang ataupun komunitas. 
Pada tahap ini, penelaahan mendalam pada beragam 
elemen dengan berhubungan pada fenomena agar 
didapatkan konklusi dengan presisi (Sutedi, 2009:61). 
Teknik ini dipilih karena studi ini berfokus membahas 
permasalahan sosial yang kemudian data dari penelitian 
ini digambarkan melalui kata-kata atau gambar yang 
kemudian dideskripsikan oleh peneliti sehingga mudah 
dipahami orang lain (Sugiyono, 2019:7). Hasil dari 
penelitian ini akan menunjukan gambaran mengenai 
Tradisi Tumpeng Sewu sebagai sarana pembangunan 
identitas bagi generasi muda Suku Osing di Desa 
Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi. 
Pemilihan teknik studi dengan diaplikasikan berawal dari 
generasi muda muda yang mulai melupakan nilai-nilai 
tradisional dan juga kehilangan identitas dengan 
dipertahankan dari masa ke masa oleh para leluhur. 
Dengan demkian, pengenalan juga pelestarian Tradisi 
Tumpeng Sewu bagi generasi muda sebagai penerus 
kehidupan bangsa ini perlu dipertahankan agar tidak 
tergerus oleh perkembangan zaman. 

Penelitian ini dilaksanakan pada masyarakat Suku 
Osing di Desa Kemiren, Kecamatan Glagah, Kabupaten 
Banyuwangi, Jawa Timur. karena di Desa inilah yang 
melaksanakan Festival Tumpeng Sewu. Pada tanggal 15 
Juni – 20 Juni 2022 pukul 09.00 wib – 19.00 wib. Pada 
penelitian mengenai Festival Tumpeng Sewu suku Osing 
ini dilakukan dengan memilih subjek yang akan 
dijadikan responden penelitian ini adalah Tokoh atau 
Kepala Adat suku Osing, Bapak Suhaimi dan beberapa 
masyarakat setempat khususnya di Desa Kemiren. Kang 
Edai, Kang Michael sebagai anggota POKDARWIS juga 
bu titin dan pak agus sebagai warga desa Kemiren karena 
suku Osing sebagai pelaksana tradisi Tumpeng Sewu ini. 

Fokus penelitian ini adalah pembangunan identitas 
melalui nilai nilai karakter yang ada dalam tradisi 
Tumpeng Sewu. Dengan kurangnya pemahaman 
mengenai tradisi yang dilakukan tersebut membuat 
generasi muda suku Osing khususnya menjadi belum 
mengimplementasikan sepenuhnya nilai nilai karakter 
yang ada dan menjadikan tradisi tersebut sebagai acara 
rutin tahunan. 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam 
penelitian ini adalah: observasi dan wawancara. Metode 
observasi adalah melakukan pengamatan secara langsung 

ke objek penelitian untuk melihat dari dekat kegiatan 
yang dilakukan, dengan tujuan untuk memperoleh data 
dan informasi secara langsung. Observasi dilaksankana 
dengan mengamati langsung pada tanggal 15 Juni – 20 
Juni 2022. Observasi ini bertujuan untuk melihat secara 
langsung perilaku atau karakter generasi muda dalam 
kehidupan sehari-hari pada lingkungan masyarakat 
Kemiren. Sehingga peneliti bisa mendapat gambaran 
secara langsung mengenai penanaman nilai karakter yang 
ada. 

Metode wawancara dilaksanakan guna mendapatkan 
data pada masyarakat setempat. Wawancara yang akan 
dilaksanakan ialah wawancra mendalam dengan tidak 
terstruktur. Merujuk pada Mulyana (2004:108-81), 
wawancara tidak berstruktur dapat dirujuk sebagai 
wawancara intensif, wawancara terbuka, ataupun 
wawancara kualitatif. Wawancara pertama dilaksanakan 
di tanggal 15 Juni 2022 bersama Bapak Suhaimi sebagai 
Kepala adat Desa Kemiren. Wawancara dilaksanakan 
secara langsung sambil memberikan pertanyaan kepada 
informan untuk memperoleh informasi terkait tradisi 
Tumpeng Sewu dan penanaman nilai-nilai karakter pada 
tradisi tersebut. 

Wawancara kedua dilakukan dengan ibu titin dan pak 
agus selaku warga masyarakat desa Kemiren pada 
tanggal 16 Juni 2022. Pemilihan informan ini 
berdasarkan pengamatan peneliti dilokasi yang mana 
kedua informan tersebut sebagai orang dewasa yang telah 
lama tinggal dan merupakan warga asli dari desa 
Kemiren. Wawancara ketiga dilakukan kepada ketua dan 
anggota POKDARWIS desa Kemiren, Kang Edai dan 
Kang Michael pada tanggal 20 Juni 2022 secara online. 
Pemilihan informan ini dikarenakan POKDARWIS 
sebagai salah satu wadah bagi generasi muda di desa 
Kemiren yang juga ikut andil dalam pelaksanaan 
kegiatan-kegiatan yang ada di desa tersebut baik kegiatan 
berkaitan adat istiadat atau pelestarian budaya. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Proses Penanaman Identitas Melalui Cerita Desa 
Kemiren 
Asal muasal Desa Kemiren berdasarkan penuturan dari 
sesepuh desa setempat, bahwa dulu ketika awal mula 
ditemukan, permukiman itu masih berupa kawasan hutan 
dengan vegetasi kemiri serta durian dengan melimpah, 
sehingga di momen tiu wilayah tersebut diberi nama Desa 
Kemiren. Hal ini sebagaimana yang disampaikan oleh 
Ketua Adat setempat sebagai berikut. 

“...Awalnya dulu para sesepuh kampung 
menebang hutan untuk dijadikan kebun, dan 
kebanyakan di sini itu pohon kemiri, makanya 
disebut kemirian terus dijadikan nama desa 
Kemiren. Kemudian beberapa tahun terakhir 



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

436 
 

mulailah desa ini ditetapkan menjadi desa wisata 
tujuannya ya untuk tetap melestarikan 
keosingannya. Bisa dilihat dari keunikan-
keunikan suku osing salah satunya penggunaan 
bahasa, bahasa osing sangat kental dan masih 
digunakan sampai saat ini...” (Wawancara pada 
15 Juni 2022) 
Dari pernyataan yang disampaikan oleh Ketua Adat di 

atas dapat diketahui bahwa Desa Kemiren pada mulanya 
adalah wilayah hutan yang kemudian dijadikan kebun, di 
mana mayoritas pepohonan yang berada di sana adalah 
pohon kemiri dan pohon duren, sehingga kemudian 
berangkat dari kondisi geografis itulah desa tersebut 
dinamakan dengan Desa Kemiren oleh masyarakat 
setempat. 

Berdasarkan sejarah, masyarakat Desa Kemiren 
berasal dari orang-orang yang mengasingkan diri dari 
Kerajaan Majapahit seusai kerajaan ini runtuh sekitar 
tahun 1478 M. Orang-orang yang mengasingkan diri 
tersebut selain menuju ke Kemiren juga melakukan 
imigrasi ke Gunung Bromo (Suku Tengger) dan Pulau 
Bali. Kelompok masyarakat yang mengasingkan diri ini 
kemudian mendirikan kerajaan Blambangan di 
Banyuwangi yang bercorak Hindu-Buddha sebagaimana 
kerajaan Majapahit. Diketahui bahwa kerajaan 
Blambangan dapat berkuasa hingga 200 tahun lamanya 
sampai pada tahun 1743 yang akhirnya jatuh ke tangan 
kesultanan Mataram Islam. 

Desa Kemiren sudah diresmikan sebagai wilayah suku 
Osing serta sebagai situs warisan kultural demi menjaga 
keunikan identitasnya. Zona kebudayaan dengan terletak 
tepat di tengah pemukiman menguatkan desa tersebut 
berciri khas Osing, serta direncanakan menjadi pusat 
pelestarian budaya Osing. Desa Kemiren memiliki banyak 
kekhasan, salah satunya ialah pemanfaatan bahasa 
spesifik, yakni bahasa Osing. Logat tersebut ditandai 
dengan adanya infiks huruf “y” pada artikulasinya. 
Misalnya: kata madang (makan) dalam bahasa Osing 
diucapkan sebagai “madyang”, serta abang (merah) 
menjadi “abyang“. 
 
Mekanisme Tradisi Tumpeng Sewu 
Dalam tradisi Tumpeng Sewu mencakup dua rangkaian 
upacara penting. Fase pertama ialah serangkaian ritual 
adat yang dilaksanakan sebelum perayaan Tumpeng 
Sewu, meliputi: Mepe Kasur, Arak-arakan, Barong 
Kemiren, serta Parade Obor (Oncor). Di samping itu, 
terdapat pula serangkaian prosesi seremonial dengan 
diselenggarakan pasca-tradisi Tumpeng Sewu. Diawali 
dengan pawai dengan menampilkan seni pertunjukan serta 
keunikan budaya khas Desa Kemiren, kemudian 
dilanjutkan dengan Mocoan Lontar Yusuf umumnya 
dilaksanakan secara kolektif.  

Makna nonverbal pada tradisi Tumpeng Sewu dimulai 
sebagai tradisi penyelamatan desa atau masyarakat Desa 
Kemiren menyebutnya selametan kampung. Yang oleh 
masyarakat Desa Kemiren, Tumpeng Sewu 
diselenggarakan pada Bulan Dzulhijjah ataupun pekan 
perdana bulan Dzulhijjah, lebih spesifiknya malam Senin 
atau malam Jumat. Penyelenggaraan tersebut dilakukan 
pada waktu ini mempertimbangkan keutamaan malam 
serta secara khusus malam Senin atau malam Jumat 
dipercayai oleh masyarakat setempat sebagai malam yang 
paling sakral. 

Setiap adat dengan berlangsung di kalangan komunitas 
Jawa senantiasa terdapat santapan utama yang harus 
disajikan, di antaranya Tradisi Tumpang Sewu tersebut. 
Makanan wajib di dalam Tradisi Tumpang Sewu jadi 
unsur penting yang tidak bisa ditinggalkan, karena 
ubarampe ini jadi simbol dari tujuan dilaksanakanya 
Tradisi Tumpang Sewu. Pada  Tradisi ini ada banyak 
macam ubarampe. Juga pada selametan makanan yang 
disiapkan yaitu hanya tumpeng pecel pitik itu saja. 
Tumpeng pecel pitik ini jadi sajian utama ketika selametan 
dilaksanakan.  

Pada upacara keselamatan di Desa Kemiren, tiap 
kepala keluarga diharuskan menyajikan tumpeng pecel 
pitik. Hidangan tumpeng pecel pitik ini terdiri dari daging 
ayam yang telah disuwir serta dibakar ataupun digoreng, 
kemudian diaduk memakai parutan kelapa. Makna 
kultural pada tumpeng pecel pitik, berdasarkan pemangku 
adat Desa Kemiren sebagaimana diutarakan oleh Tokoh 
Adat Desa Kemiren, yakni: 

“...Pada intinya iya itu, iya tumpeng pecel pitik, 
sajen lain tidak ada, di saat bancaan di balai desa 
atau di rumah kepala desa, juga ada sajian 
ubarampe yaitu tumpeng pecel pitik, tumpeng 
serakat, ada sega golong, terus ada jenang abang 
putih. Pecel pitik iku mau ngucel-ngucel ketitik 
barang apik filosofinya, dadi ngucel-ngucel iku 
nglakukan pekerjaan, ora diam, ketitik apik iku 
hasile biar optimal sajiane iya pecel pitik iku, kate 
mbangun omah, kate sekolah ben asile maksimal 
ke titik apik iya pecel pitik iku...” (Wawancara 15 
Juni 2022) 
Penyematan nama Tumpeng Sewu dilatarbelakangi 

oleh kenyataan total Kepala Keluarga (KK) dengan 
melebihi 1000, serta di momen perayaan tersebut, tiap KK 
minimal menyuguhkan 1 tumpeng sebagai sajian esensial 
saat Selametan, sehingga akumulasi keseluruhannya bisa 
melampaui seribu tumpeng. Dengan demikian, ritual 
tersebut disebut Tumpeng Sewu (tumpeng seribu). Nasi 
tumpeng itu sendiri bisa menyimpan filosofi di benak 
masyarakat Kemiren, di mana perilaku serta tindakan 
individu pada sebuah entitas ataupun pribadi yang lain 
dibentuk oleh interpretasi yang mereka miliki mengenai 
entitas ataupun pribadinya. 



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

437 

Nasi Tumpeng dengan menjulang ataupun 
menggunung di sini melambangkan eksistensi ataupun 
aspirasi manusia. Tiap individu memunyai berbagai 
sasaran yang tinggi serta beragam, layaknya bentuk 
Tumpeng, dengan asa agar derajat rakyat dapat 
ditinggikan. Disertai dengan lauk pecel pitik yang 
dimaknai sebagai 'ngucel-ngucel barang kang apik' 
(berusaha keras pada hal yang baik), menunjukkan upaya 
melakukan banyak pekerjaan sembari tetap menjaga 
integritas. 

Berdasarkan yang di sampaikan di tradisi tersebut 
beberapa maknanya ialah. Pertama, ialah manifestasi 
apresiasi dari pihak desa pada Penjaga Desa ataupun para 
pendahulu. Apresiasi tersebut diberikan atas upaya mereka 
dalam melindungi desa dari berbagai kemudtratan dan 
karunia kemakmuran bagi warganya. Selain itu, terdapat 
harapan di masa depan agar individu dapat berkembang 
menjadi pribadi dengan mulia, diangkat martabatnya, dan 
senantiasa bertindak serta berkarya dalam kebaikan 
semata.  

Kedua, menjadi representasi ikatan kekeluargaan dan 
peneguh jalinan relasi antarkomunitas Kemiren hingga 
penduduk secara luas. Ketiga, sebagai penanda warisan 
leluhur tetap lestari, walaupun menghadapi dominasi era 
modernisasi saat ini. Telebihi, generasi muda di Desa 
Kemiren tetap berupaya mencintai serta merawat adat 
serta kebudayaan di kampungnya. Keempat, tradisi 
tersebut mempersatukan seluruh segmen masyarakat, 
tanpa memandang usia (muda maupun tua), status 
ekonomi (berkecukupan ataupun kekurangan), maupun 
kedudukan sosial (rakyat biasa ataupun pejabat tinggi), 
sehingga menghilangkan sekat hierarki serta 
menumbuhkan kedekatan serta respek timbal balik. 
 
Nilai-nilai Tradisi Tumpeng Sewu 
Sebagaimana dengan sudah dipaparkan dalam sub bab di 
atas Tumpeng Sewu pada mulanya adalah niat atau nadzar 
yang ditujukan untuk membuat kebonan dan apabila sudah 
berhasil maka akan dilaksanakan acara syukuran dengan 
tumpeng pecel pitik. Sebagaiman diutarakan oleh ketua 
adat setempat seperti dibawah ini: 

“...Dan orang dulu itu jikalau ingin melakukan 
sesuatu pasti diawali dengan nadzar atau niat 
dengan tujuan membuat kebonan dan jika sudah 
berhasil maka akan diselameti tumpeng pecel 
pitik. Akhirnya menjadi kebun maka tiap tahun 
diadakan selametan dan lama kelamaan 
pendudukpun bertambah dan perkebunan tadi 
menjadi sebuah pemukiman. Meskipun 
perkebunan sudah tidak ada namun selametan 
tersebut tidak berani dihilangkan karena sudah 
menjadi ucapan pertama/niat, akhirnya namanya 
diganti yang dulunya adalah selametan kebonan 

setelah jadi perkampungan dinamakan selametan 
kampung...” (Wawancara pada 15 Juni 2022) 

Selain itu Tumpeng Sewu pada mulanya juga dilakukan di 
pekarangan rumah masing-masing, dan sejak tahun 2007 
tradisi Tumpeng Sewu masuk ke dalam agenda ruting 
Banyuwangi Festival yang penyelenggaraannya akhirnya 
bergeser di sepanjang jalan. Hal ini seperti yang dituturkan 
oleh ketua adat Desa Kemiren sebagai berikut. 

“...Dulunya selametan dilaksanakan di teras 
rumah masing masing, dan setelah tahun 2007 
selametan ini masuk ke dalam agenda rutin 
Banyuwangi Festival akhirnya pelaksanaannya 
bergeser di sepanjang jalan. Dinamakan Tumpeng 
Sewu karena sekarang penduduk Kemiren 
sebanyak 1100 KK dan minimal dalam 1 KK 
membuat 1 tumpeng dan maka dari itu dinamakan 
Tumpeng Sewu ...Saat pelaksanaan Tumpeng 
Sewu itu tidak ada perbedaan sosial, sama rata 
duduk bersama walaupun bupati dll. Sebelum 
selametan juga diadakan penyalahan obor, kalau 
orang Kemiren menyebutnya “Aja Mati Obore” 
artinya jangan putus persaudaraan, makanya 
dinyalakannya obor diharapkan ikatan 
persaudaraan tetap abadi...”. (Wawancara pada 15 
Juni 2022) 
Nilai-nilai dengan terdapat pada tradisi Tumpeng Sewu 

di antaranya adalah menjadi ungkapan rasa syukur atas apa 
yang telah diharapkan dan berhasil, selain itu juga sebagai 
ajang silaturrahmi serta merekatkan kerukunan antar 
warga,  sebagaimana yang disampaikan oleh ketua adat 
yakni: ungkapan rasa syukur karena apa yang telah 
diharapkan telah berhasil, ajang silaturahmi dan 
kebersamaan. 

Selain itu pada saat penyelenggaraan Tumpeng Sewu 
juga tidak ada perbedaan sosial, baik rakyat dan pejabat 
dapat dikatakan berdiri sama tinggi duduk sama rendah, 
Diketahui juga bahwa sebelum pelaksaan Tumpeng Sewu 
digelar terdapat acara penyalaan obor, di mana masyarakat 
setempat menyebutnya dengan “Aja Mati Obore” yang 
memiliki makna jangan sampai putus persaudaraan, oleh 
karena hal itulah obor dianalogikan sebagai persaudaraan 
agar tetap menyala abadi. 

Api yang dipakai dalam memasang obor tersebut 
adalah api yang berasal dari Blue Fire yang berada di 
kawah Gunung Ijen, dan penyalaan obor pun tidak boleh 
dilakukan oleh sembarang orang, terdapat petugas yang 
memang sudah ditugaskan untuk menyalakan obor 
tersebut yang dikawal dengan arak-arakan barong. Api 
yang diambil dari  Blue Fire memiliki filosofi yakni bahwa 
api Blue Fire dengan terletak pada kawah Gunung Ijen 
adalah api abadi dengan harapan persaudaraan dari 
masyarakat Desa Kemiren terus abadi, hal ini 
sebagaiamana yang dituturkan oleh ketua adat sebagai 
berikut.  



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

438 
 

“...Sebelum selametan juga diadakan penyalahan 
obor, kalau orang Kemiren menyebutnya Aja Mati 
Obore artinya jangan putus persaudaraan, 
makanya dinyalakannya obor diharapkan ikatan 
persaudaraan tetap abadi. Selama bapak kepala 
adat menjabat, api dari obornya ini diambil dari 
Blue Fire Kawah Ijen, karena penyalahan obot 
tidak boleh sembarangan masyarakat yang 
menyalakannya, ada petugasnya dan juga dikawal 
dengan arak arakan barong. Apinya diambil dari 
blue fire karena api biru kawah ijen itu abadi dan 
tujuannya ikatan tali persaudaraan ini selalu 
abadi...” (Wawancara pada 15 Juni 2022) 
Meskipun tradisi ini sudah berlangsung selama 

beradab-abad, namun masyarakat Desa Kemiren masih 
terus melangsungkan tradisi Tumpeng Sewu tersebut 
hingga hari ini. Hal tersebut terjadi masyarakat Desa 
Kemiren masih mempercayai apa yang menjadi warisan 
atau peninggalan serta weluri ataupun tutur kata orang tua 
dan tidak berani ditinggalkan, seperti yang disampaikan 
oleh ketua adat sebagai berikut.  

“...Mengapa masyarakat Kemiren masih menjaga 
dan melestarikan? Karena masih percaya itu 
memang sudah menjadi warisan atau 
peninggalan, weluri atau tutur kata orang tua dan 
tidak berani ditinggalkan. Misalnya selametan 
Tumpeng Sewu, salah satu keluarga tidak ikut, 
tiba tiba kemudian hari ada masalah dalam 
keluarga tersebut maka itu percaya bahwa 
mungkin karena tidak ikut melaksanakan upacara 
tersebut. Di Kemiren jikalau sudah warisan dari 
orang tua maka tidak berani meninggalkan. Misal 
tidak mengikuti beberapa upacara adat sanksi 
hukumnya tidak ada, namun lebih ke sanksi 
sosial, dan lebih balik ke pribadi masing masing. 
Namun tidak ada sanksi tertulis...” (Wawancara 
pada 15 Juni 2022) 
Adapun apabila tidak mengikuti acara tersebut 

sebenarnya tidak terdapat sanksi adat ataupun sanksi 
tertulis akan tetapi lebih ke sanksi sosial dan kembali lagi 
ke setiap individu. Pada rutinitas keseharian prinsip-
prinsip dengan terdapat di dalam tradisi Tumpeng Sewu 
diaplikasikan oleh masyarakat Desa Kemiren. Hal ini 
sebagaimana diungkapkan ketua adat seperti di bawah ini:  

“...Nilai nilai yang ada tersebut tetap dijaga 
meskipun tidak dalam pelaksanaan Tumpeng 
Sewu saja, namun juga dalam pelaksanaan 
kehidupan sehari hari juga. Termasuk tumpeng 
pecel pitik tersebut digunakan sebagai ritual 
dengan filosofi “pecel pitik hang di ucel ucel 
saben dinone kedaden barang kang apik” jadi 
apapun aktifitas yang dilakukan sehari hari 
supaya mendapatkan yang terbaik. Jadi semua 
itu yang ada diKemiren selalu mengandung 
ajaran budi pekerti perilaku makanya selalu 
dijaga dan dilestarikan, dan walaupun tidak ada 
panitia pelaksana maka akan tetap berjalan 

sendirinya karena murni dari masyarakat...” 
(Wawancara pada 15 Juni 2022) 
Bahwasanya meskipun tidak dalam pelaksanaan 

Tumpeng Sewu namun warga setempat tetap menjaga 
prinsip-prinsip dengan terdapat pada tradisi tersebut pada 
aktivitas harian. Termasuk dalam hal ini adalah tradisi 
tumpeng pecel pitik yang mempunyai arti filosofis pada 
harapan aktivitas apapun dengan dilakukan warga Desa 
Kemiren supaya mendapatkan yang terbaik. Dengan 
demikian tersebutlah semua apa yang terdapat di Desa 
Kemiren selalu mengajarkan budi pekerti. Dan andai kata 
pun tidak terdapat panitia yang melaksanakan Tumpeng 
Sewu maka akan tetap berjalan dengan sendirinya karena 
murni dari masyarakat sendiri. 
 
Pembangunan Identitas Melalui Tradisi Tumpeng 
Sewu Bagi Generasi Muda 
Suatu adat istiadat terus bertumbuh jika terjadi paduan 
antara unsur modern serta radisional. Sebaliknya, tradisi 
akan punah jika tidak lagi memperoleh penerimaan dari 
khalayak. Jika suatu warisan budaya menghilang, niscaya 
di kemudian hari akan muncul individu yang teguh 
memegang adat tersebut serta kembali mengkampanyekan 
urgensi pada kebiasaan dengan diyakini. Eksistensi tradisi 
di sebuah komunitas bergantung pada generasi 
penerusnya, upaya pelestarian dengan seragam, 
pengembangan dengan adaptif, ataupun kan lenyap ditelan 
waktu; siklus tersebut terus berulang serta saat menghilang 
akan kembali muncul.  

Pelestarian tradisi ialah metode dalam melestarikan 
warisan budaya dengan telah eksis. Konservasi kebiasaan 
bertujuan supaya tetap terjaga serta bisa diwariskan pada 
generasi penerus, guna memastikan keberlangsungannya 
secara turun-temurun. Fenomena tersebut bisa 
mengindikasikan masyarakat belum memahami cara 
semestinya menyikapi keragaman, cara memberikan 
penghormatan, serta cara menyelesaikan perselisihan 
dengan berpotensi muncul, sebab belum tersedia sarana 
pembelajaran dalam mengatasi tantangan tersebut pada 
realitas kehidupan. 

Pada implementasinya tradisi suku osing adanya nilai-
nilai karakter dengan baik pada kehidupan. Sistem nilai 
ialah seperangkat norma dengan dibentuk oleh sebuah 
kelompok dengan berfungsi menentukan kriteria evaluasi 
moralitas. Suku Osing di Desa Kemiren, Kabupaten 
Banyuwangi, mewariskan tatanan nilai melalui berbagai 
aspek, meliputi: desian bangunan, seni budaya, 
konfigurasi tempat tinggal serta metode bercocok tanam. 

Nilai-nilai kepribadian yang melekat pada adat suku 
Osing mencakup menginternalisasi serta mempraktikkan 
doktrin keyakinan dengan dianut (yakni, menghargai 
keanekaragaman hayati yang kaya di Nusantara sebagai 
anugerah Ilahi; berterima kasih atas diversitas serta 



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

439 

kekayaan potensi alami Indonesia sebagai rahmat Tuhan 
Yang Maha Pemurah; serta memahami perannya sebagai 
ciptaan Yang Maha Kuasa dengan mengemban amanah 
dalam memelihara). Lebih lanjut, mencakup 
penginternalisasian serta penerapan perilaku integritas, 
ketertiban, akuntabilitas, kepedulian (melalui kolaborasi, 
kemitraan, tenggang rasa, serta perdamaian), keramahan, 
tanggap, dan inisiatif. Juga menunjukkan sikap kontributif 
dalam penyelesaian beragam isu saat berinteraksi dengan 
efisien pada ekosistem sosial serta memosisikan diri 
sebagai representasi nasional. 

Suatu bentuk tradisi dengan tetap dilestarikan warga 
Desa Kemiren adalah tradisi festival Tumpeng Sewu. 
Dalam festival tersebut mengandung banyak nilai karakter 
misalnya sebagai ungkapan rasa syukur serta ajang 
silaturahmi seperti yang diungkapkan oleh ketua adat 
sebagai berikut. 

“...ungkapan rasa syukur karena apa yang telah 
diharapkan telah berhasil, ajang silaturahmi dan 
kebersamaan. Saat pelaksanaan Tumpeng Sewu 
itu tidak ada perbedaan sosial, sama rata duduk 
bersama walaupun bupati dll. Sebelum selametan 
juga diadakan penyalahan obor, kalau orang 
Kemiren menyebutnya “Aja Mati Obore” artinya 
jangan putus persaudaraan, makanya 
dinyalakannya obor diharapkan ikatan 
persaudaraan tetap abadi. Selama bapak kepala 
adat menjabat, api dari obornya ini diambil dari 
Blue Fire Kawah Ijen, karena penyalahan obot 
tidak boleh sembarangan masyarakat yang 
menyalakannya, ada petugasnya dan juga dikawal 
dengan arak arakan barong. Apinya diambil dari 
blue fire karena api biru kawah ijen itu abadi dan 
tujuannya ikatan tali persaudaraan ini selalu 
abadi...” (Wawancara pada 15 Juni 2022) 
Sementara menurut salah satu warga Desa Kemiren 

tradisi festival Tumpang Sewu memiliki makna sebagai 
selametan dan gotong royong seperti yang diungkap 
sebagai berikut. 

“...Menurut saya bedanya dengan bersih desa di 
daerah lain itu, ya di sini karena bersih desa 
masih masuk ke dalam ider bumi. Nilai nilai 
yang ada di Tumpeng Sewu menurut saya lebih 
ke selametan desa aja. Dan untuk taun kemarin 
selametannya hanya dilakukan di lingkungan 
RT dan meskipun pandemi tradisi tersebut 
masih dilaksanakan. Nilai nilai Tumpeng Sewu 
yang saya lihat salah satunya gotong royong itu 
di desa Kemiren sendiri ya masih kentel 
(terjaga) seperti jika ada mantenan (acara 
pernikahan) warga ikut serta membantu dan 
tidak melalui katering...” (Wawancara pada 16 
Juni 2022) 

Sementara menurut warga lain tradisi festival 
Tumpang Sewu memiliki makna gotong royong seperti 
acara adat lain seperti yang diungkap sebagai berikut. 

“...Untuk pengimplementasian nilai nilai 
khususnya gotong royong sendiri biasanya ya pas 
ada acara acara tertentu seperti saat adanya orang 
meninggal, atau hajatan perkawinan. Bisanya 
beberapa orang memilih untuk meminta bantuan 
keluarga atau tetangganya dibandingkan 
menggunakan orang suruhan karena semua di sini 
masih kental dengan kekerabatan dan juga gotong 
royongnya...” (Wawancara pada 16 Juni 2022) 
Adapun yang membantu terkait pelaksanaan dari 

Tumpeng Sewu ini adalah Pokdarwis. Pokdarwis adalah 
kelompok sadar wisata. Dalam pelaksaan dan 
penyelenggaraan Tumpeng Sewu, Pokdarwis-lah yang 
ikut membantu untuk turut menyukseskan 
keberlangsungan acara tersebut. Pokdarwis diisi oleh para 
pemuda dan pemudi Desa Kemiren. Untuk saat ini 
Pokdarwis masih belum memiliki sekretariat sehingga 
mereka biasanya berkumpul di kopi jarang goyang. Akan 
tetapi Pokdarwis sudah memiliki struktur organisasi serta 
pemerintah desa juga memberikan fasilitas terhadap hal 
tersebut. Hal ini sebagaimana yang diutarakan oleh ketua 
adat sebagai berikut. 

“...Pokdarwis ialah kelompok sadar wisata, 
biasanya yang membantu pelaksanaan ritual dan 
pengembangan desa wisata. Sementara belum ada 
sekertariat tapi biasanya kumpul di kopi jaran 
goyang. Struktur organisasi juga sudah ada dan 
pemerintah desa juga memfasilitasi...” 
(Wawancara pada 20 Juni 2022) 
Menurut anggota 1 pokdarwis festival Tumpang Sewu 

memiliki makna nilai gotong royong dan berbagi, 
sementara menurut anggota 2 pokdarwis festival Tumpang 
Sewu memiliki makna nilai keberkahan. Festival 
Tumpang Sewu menurut Ketua Pokdarwis memiliki 
makna nilai-nilai keikhlasan. Selain itu menurut Ketua 
Pokodarwis festival Tumpang Sewu meniliki nilai sebagai 
identitas suku osing yang erat dengan gotong royong 
seperti yang diungkapkan sebagai berikut. 

“...sebagai momentum sarana berbagi rejeki 
kepada sanak saudara berupa Tumpeng pecel 
pitik. Gotong royong dan berbagi keberkahan, 
Syukuran, keselamatan, kebersamaan. Berbagi 
dengan ikhlas, berbagi makanan kepada saudara, 
membungkus makanan untuk saudara. nilai nilai 
contohnya gotong royong, bisa menjadi sebagai 
salah satu identitas suku osing sebagai suku yang 
suka menolong terhadap sesama, baik dalam 
kegiatan apapun warga berbondong bondong 
saling membantu dengan orang orang yang 
sedang membutuhkan pertolongan dan untuk 
hambatannya hingga saat ini melainkan bukan 
gadget atau teknologi namun masih dalam internal 
desa mengenai anggaran kegiatan yang dilakukan 
dan mungkin situasi saat pelaksaan ritual adatnya 
karena seperti yang kita tahu kalo beberapa waktu 
lalu memang sedang pandemi dan beberapa 
kegiatan yang membutuhkan kerjasama orang 



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

440 
 

banyak sedikit dikurangi atau bahkan 
dihentikan...” (Wawancara pada 20 Juni 2022) 
Mayoritas penduduk Desa Kemiren beraktivitas 

sebagai pelaku pertanian; meskipun demikian, mereka 
juga menjalani profesi tambahan selagi menanti panen dari 
lahan garapannya. Apabila ditinjau pada aspek dominasi 
profesi bercocok tanam, terlihat adanya korelasi pada 
penyelenggaraan Upacara Tumpeng Sewu, dengan 
diselenggarakan demi mengenyahkan semua kemalangan 
dengan melanda Desa Kemiren. Pada konteks tersebut, 
kemalangan di sini meliputi upaya pencegahan petani 
kegagalan panen, serta potensi munculnya epidemi dengan 
fatal. Disamping berfungsi menjadi penolak bahaya, 
Upacara Tumpeng Sewu juga juga sebagai ekspresi 
apresiasi warga Desa Kemiren atas limpahan rezeki dari 
Sang Pencipta. Dengan demikian, warga Desa Kemiren 
melaksanakannya pada sajian tumpeng yang kemudian 
disantap dengan bersama penduduk Desa yang lain. 

Adat Tumpeng Sewu ialah warisan yang diwariskan 
dari generasi sebelumnya, di mana ritual pelaksanaannya 
tetap dipelihara serta dilestarikan warga Osing di Desa 
Kemiren, Kabupaten Banyuwangi. Dalam praktiknya, 
tradisi tersebut bukan sekadar ritual budaya dengan 
terbatas pada agama ataupun kelompok spesifik, 
melainkan dijalankan oleh seluruh elemen Desa Kemiren. 
Penduduk lokal teguh menjunjung tinggi Tumpeng Sewu 
supaya kebiasaan tersebut masih bertahan serta terawat 
sebaik-baiknya, sehingga tidak hilang oleh laju 
perkembanganserta modernisasi. 

Disisi lain, penyelenggaraan adat istiadat memiliki 
tujuan supaya warisan lokal dapat terus diteruskan dengan 
estafet pada satu angkatan ke angkatan berikutnya yang 
lebih muda. Ini dikarenakan tiap aktivitas pada adat 
tersebut mengandung filosofi tersendiri serta 
menunjukkan adanya paduan budaya pada prinsip 
keislaman. Hal tersebut mengimplikasikan kebudayaab 
daerah tidak butuh dimodifikasi serta tetap wajib 
dilestarikan, selama tidak menggeser keyakinan kita pada 
Sang Pencipta..  

Festival Tumpeng Sewu yang diadakan di Desa 
Kemiren memiliki rangkaian acara dimulai dari Mepe 
Kasur hal tersebut ialah menjemur kasur bewarna merah 
putih. Penggunaan alas tidur berwarna merah serta putih 
diharapkan dapat memastikan ikatan perkawinan 
pasangan akan bertahan lama serta terlindungi dari nasib 
buruk. Aspek tersebut berkorelasi pada rona merah di alas 
tidur dengan menyimbolkan keabadian biduk rumah 
tangga, sementara pigmen hitam mewakili simbol 
penangkal musibah. Usai pelaksanaan Mepe Kasur, kaum 
ibu mulai menyiapkan tumpeng yang disajikan menjadi 
hidangan utama saat Tumpeng Sewu, dilengkapi dengan 
lauk pecel pitik. Santapan pecel pitik ialah akronim pada 
“ngucel-ngucel barang hang sitik” artinya yakni nasihat 

untuk bijak memanfaatkan harta benda serta selalau 
mensyukuri segala anugerah dari Maha Kuasa.  

Penyajian tumpeng bersama lauk pecel pitik sebagaii 
sajian utama saat Tumpeng Sewu digelar. Menjelang 
waktu Magrib, warga Desa Kemiren bersiap dalam 
menyelenggarakan Upacara Tumpeng Sewu. Panitia 
disibukan menata lokasi pelaksanaan ritual, yakni di jalan 
utama Desa Kemiren, sementara sejumlah warga pada 
kelompok barong berkunjung di makam Buyut Cili, 
dengan diyakini menjadi pelindung ataupun “danyang 
Desa Kemiren”. Di area pemakaman, warga memanjatkan 
doa dan usainya tumpeng yang sudah disiapkan para ibu. 
Warga Desa Kemiren meyakini apabila memohon sesuatu 
serta berjanji melaksanakan selamatan di Buyut Cili 
apabila permintaannya terkabul, maka janji wajib dipenuhi 
saat harapannya terwujud. Acara kemudian berlanjut yakni 
pawai, sebuah prosesi kolektif yang bertujuan dalam 
mencegah berbagai kesialan dengan berpotensi menimpa 
Desa Kemiren.  

Pawai barong tersebut disertai iringan musik dalam 
menyemarakkan prosesi. Kegiatan tersebut ditutup dengan 
seremoni Tumpeng Sewu. Ritual Tumpeng Sewu 
dianggap suci oleh warga Desa Kemiren, karena berfungsi 
sebagai upaya menangkal keburukan atau 'tolak bala', serta 
sebagai wujud terima kasih atas panen dengan berlimpah. 
Pelaksanaan Ritual Tumpeng Sewu melibatkan sejumlah 
agenda sejak pagi sampai selepas senja. Sebagaimana 
yang disampaikan Ketua Adat Desa Kemiren: 

“...Sebenere prosesnya itu ya habis maghrib, tapi 
sekarang ada dikemas lagi ada mepe kasur pagi 
harinya untuk kegiatan sebelum Ritual Tumpeng 
Sewu di pagi hari ada kegiatan, rame jadinya. Jadi 
pengunjung kesini itu juga tidak sia-sia, dan ada 
yang diliat. Semua acara terstruktur dan runtut, 
beberapa wargapun ikut serta dengan respon yang 
baik...” (Wawancara pada 15 Juni 2022) 
Adat tumpeng dengan digelar di Desa Tradisional 

Kemiren, Banyuwangi, dikenal sebagai Tumpeng Sewu, 
yakni ritual bersih desa dengan diadakan tiap tahun di 
tanggal 1 Dzulhijjah, melibatkan seluruh penghuni Desa. 
Ritual tersebut bertujuan dalam menjauhkan desa dari 
malapetaka, penangkis musibah, dengan melayangkan doa 
demi kejeahteraan dengan hidangan perjamuan. Tumpeng 
Sewu diadakan menurut hari yang telah disepakati ritual 
tersebut dilaksanakan tiap bulan Dzulhijjah. Hari yang 
dianggap tepat oleh penduduk Kemiren untuk 
mengadakan tradisi ialah hari Kamis ataupun Minggu. 
Pelaksanaan tradisi Tumpeng Sewu berupa kegiatan 
menyantap tumpeng bersama warga Kemiren, 
Sebagaimana yang diungkapkan Ketua Adat, yakni: 

“...Dulu itu selametan kampung Cuma dilakukan 
sendiri-sendiri dan tidak berbarengan setiap 
lingkungan masing-masing, tapi tetap di masa 
bulan Haji. Sekitar akhir 2007 masuk ke 2008 



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

441 

semua lembaga ada yang mengajukan untuk 
pelaksanaannya berbarengan dalam satu hari dan 
Akhirnya sesuai dengan kesepakatan 
dilaksanakan sehari di awal bulan Haji minggu 
pertama, Hari Minggu malam Senin atau Hari 
Kamis malam Jum’at di antara dua hari tersebut 
diambil mana hari yang paling awal...” 
(Wawancara pada 15 Juni 2022) 
Tradisi Tumpeng Sewu dalam pelaksanaannya telah 

mengalami akulturasi dengan nilai-nilai keislaman. Hal ini 
terlihat dari prosesi ritualnya yang mengadopsi ajaran para 
wali, khususnya Sunan Kalijaga, yang menyisipkan unsur 
doa-doa Islami tanpa mengubah inti tradisi lokal. Oleh 
karena itu, para da’i maupun tokoh agama di wilayah 
tersebut tetap berperan dalam melestarikan tradisi ini, 
sekaligus mengikuti metode dakwah Wali Songo yang 
memanfaatkan budaya masyarakat sebagai media 
penyebaran Islam. Dari aspek akulturasi, masyarakat Desa 
Kemiren juga menjunjung tinggi semangat toleransi 
antarumat beragama, sehingga kehidupan sosial mereka 
tetap selaras dengan nilai-nilai budaya dan ajaran agama. 
Tradisi Selametan Tumpeng Sewu mengandung berbagai 
nilai kearifan lokal, antara lain nilai-nilai religius, 
semangat gotong royong, ekspresi seni, kerukunan, 
toleransi, dan persatuan. Meski demikian, dalam 
pelaksanaannya terdapat beberapa kendala, seperti 
persoalan kepanitiaan, cuaca hujan, keterbatasan dana, 
penyediaan hidangan tumpeng pecel pitik bagi tamu, serta 
persoalan lahan parkir. Tradisi ini mencerminkan bentuk 
interaksi masyarakat dengan kekuatan alam serta 
lingkungan sekitar. Nilai-nilai yang melekat pada upacara 
adat ini telah dipelajari secara turun-temurun, karena 
merupakan warisan budaya leluhur yang sekaligus 
menjadi sarana pendidikan informal dalam menanamkan 
nilai-nilai kehidupan kepada generasi penerus. 

Tradisi ini juga berfungsi sebagai pengingat bagi 
manusia akan pentingnya tanggung jawab dalam menjaga 
kelestarian lingkungan, meningkatkan nilai dan martabat 
kemanusiaan, serta mempererat hubungan sosial 
antarwarga. Kegiatan Tumpeng Sewu telah mengakar 
dalam kehidupan masyarakat setempat dan menjadi bagian 
dari tradisi yang rutin dilakukan sebagai bentuk 
penghormatan atas datangnya bulan haji. Pelaksanaan 
tradisi ini merupakan bentuk nyata dari upaya pelestarian 
budaya yang diwariskan secara turun-temurun. 

Tradisi Tumpeng Sewu yang kerap kali dilakukan oleh 
masyarakat desa Kemiren Kabupaten Banyuangi 
merupakan perwujudan dan upaya masyarakat untuk 
meyakini adanya kekuatan di luar nalar dan logika 
manusia yang tentunya membawa dampak yang sangat 
siginifikan terhadap kelangsungan hidup masyarakat yang 
memiliki dua keyakinan yang berbeda yaitu agama Hindu 
dan Islam dengan model dan tradisi yang sama. Adanya 
toleransi yang begitu kuat sehingga membuat masyarakat 

nyaman melakukan apa yang menurut keyakinan mereka 
ajarkan, mereka melakukan tradisi yang telah ada turun 
temurun ini dengan doa menurut keyakinan mereka 
masing-masing tapi tetap dengan satu tujuan yaitu untuk 
mengucap syukur serta mendapatkan keselamatan dalam 
dalam kehidupan. 

Dalam pelaksanaan tradisi Tumpeng Sewu di kalangan 
masyarakat Suku Osing, terdapat sejumlah nilai penting 
yang patut diwariskan kepada generasi mendatang. Nilai 
pertama adalah sikap religius, yang tercermin dari 
kesadaran masyarakat akan kehadiran Sang Pencipta, 
karena mereka meyakini bahwa alam semesta beserta 
isinya merupakan ciptaan Allah. Nilai kedua adalah 
penghormatan terhadap jasa para leluhur yang telah 
berjasa mendirikan desa. Nilai terakhir adalah semangat 
hidup rukun dan saling membantu, yang tercermin dalam 
kehidupan sehari-hari masyarakat Osing di Desa Kemiren, 
dan tetap terjaga hingga kini. 

Nasi tumpeng sendiri dapat memiliki makna dalam 
masyarakat Kemiren, di mana perilaku perilaku seseorang 
terhadap sebuah objek atau orang lain ditentukan oleh 
makna yang dia pahami tentang objek atau orang tersebut. 
Di sini nasi Tumpeng yang mengerucut atau menggunung 
sebagai lambang manusia atau tujuan manusia. Di mana 
manusia memiliki banyak tujuan yang menggunung dan 
bermacam-macam seperti bentuk Tumpeng dan dengan 
harapan masyarakat dapat di tinggikan derajatnya.  

Lauk pecel pitik yang di artikan ngucel-ngucel barang 
kang apik, mengerjakan banyak hal namun tetap dalam 
kebaikan. Penggunaan daun pisang atau godhong gedhang 
di sini memiliki makna kebersamaan. Dengan makanan 
yang dibungkus atau diberi alas daun pisang, selain 
bermanfaat baik untuk kesehatan juga sebagai lambang 
kebersamaan. Dengan makan beralaskan daun pisang, 
tidak ada yang namanya lapisan sosial dalam masyarakat. 
Semuanya sama tidak ada beda meskipun memiliki status 
sosial dalam masyarakat.  

Bentuk tumpeng yang mengerucut memiliki makna 
seperti gunung, dengan harapan derajatnya ditinggikan, 
bentuk tumpeng yang juga seperti segitiga itu adalah 
hablumminallah wa hablumminannas habluminal alam 
yang bermakna segitiga paling tinggi Allah lalu ke sesama 
manusia dan alam, seperti juga menggambarkan gunung 
yang disekitarnya terdapat kehidupan manusia dan 
tumbuhan. Itulah mengapa nasi putih dibentuk kerucut 
disajikan ditengah tampah yang telah dilapisi daun pisang, 
lalu pecel pitik dan sayur-sayuran yang diletakkan pada 
takir dan pincuk disajikan mengelilingi nasi tumpeng hal 
ini bermakna bahwa gunung dikelilingi oleh sumber 
kehidupan (flora dan fauna) ditambahkan timun, bermakna 
kesuburan dan sambal dan cabai sebagai penerang dan rasa 
pemberani di kehidupan.  



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

442 
 

Dari proses awal tradisi Tumpeng Sewu, dapat diambil 
pesan atau makna dari yang di sampaikan pada tradisi 
tersebut. Yang pertama, sebagai pengungkapan rasa 
syukur Desa terhadap Danyang Desa atau leluhur. Karena 
telah menjaga desa dari segala bentuk keburukan dan 
memberikan kesejahteraan bagi masyarakatnya. Dan 
harapan kedepan agar menjadi manusia yang lebih baik, di 
tinggikan derajatnya dan selalu bersikap dan bergelut 
dalam kebaikan saja.  

Yang kedua, sebagai simbol tali persaudaraan dan 
mempererat tali silahturahmi antara masyarakat ke 
Kemiren hingga masyarakat pada umumnya. Yang ketiga, 
sebagai simbol bahwa tradisi dari para nenek moyang 
tidak pernah tergerus zaman, meskipun zaman 
modernisasi yang semakin menguasai saat kini. Bahkan 
pemuda dan pemudi di Desa Kemiren masih mampu 
mencintai dan melestarikan tradisi dan budaya yang ada di 
desa mereka. Yang keempat, tradisi menyatukan segala 
golongan. Tua muda, kaya miskin, masyarakat biasa atau 
Bupati, tidak adanya lapisan sosial yang membentuk 
keakraban dan saling menghargai satu sama lain. 

Tradisi Tumpeng Sewu yang selalu dilaksanakan 
masyarakat desa Kemiren merupakan bukti masih kuatnya 
kepercayaan sebagian orang Jawa terhadap kekuatan-
kekuatan dunia gaib, sekalipun mereka saat ini sudah 
memasuki era modern. Tradisi Tumpeng Sewu di desa 
Kemiren kabupaten banyuangi bermanfaat sebagai sarana 
untuk mempertahankan dan melestarikan tradisi yang ada 
dalam masyarakat. Tradisi Tumpeng Sewu ini dimulai 
sebelum Desa Kemiren menjadi permukiman, yaitu ketika 
masih menjadi kebon/sawah. Ketika itu warga yang 
mempunyai sawahnya malakukan penanaman berbagai 
macam tanaman seperti padi, jagung, kacang, dan lain-
lain. Kemudian disalah satu waktu warga yang tandur itu 
tadi tepatnya sebelum kabon/sawah ini menghasilkan buah 
atau berbuah para warga yang mempunyai sawah tadi 
mempunyai niatan atau nazar yaiku “yen besuk 
kebone/sawahe wis ngasilake buwah utawa berbuwah 
bakal takslameti pecel pitik” kalau kebonya/sawahnya 
sudah menghasilkan buah atau berbuah akan saya selameti 
pecel pitik.  

Tradisi Tumpeng Sewu sebagai salah satu identitas 
dari masyarakat suku Osing di Desa Kemiren maka 
masyarakat dapat diakui sebagai suku Osing di Desa 
Kemiren jika telah mengikuti beberapa kegiatan yang 
berhubungan dengan adat istiadat suku osing seperti tradisi 
festival Tumpeng Sewu jika ada masyarakat yang tidak 
mengikuti acara adat akan mendapat sanksi seperti 
dikecualikan sanksi ini bersifat tidak tertulis namun 
berkembang dalam masyarakat seperti yang diungkapkan 
oleh ketua adat Desa Kemiren. Sementara menurut salah 
satu warga masyarakat apabila tidak mengikuti acara adat 

akan mendapat sanksi seperti ditegur oleh masyarakat 
yang lain yang menyebutkan sebagai berikut. 

“...Misal tidak mengikuti beberapa upacara adat 
sanksi hukumnya tidak ada, namun lebih ke sanksi 
sosial, dan lebih balik ke pribadi masing masing. 
Namun tidak ada sanksi tertulis. Kalo tidak ikut 
adat tersebut kadang ada seperti “kamu loh gak 
ikut adat itu, padahal kamu asli suku itu” dan 
terserah orangnya apakah mau ikut atau tidak 
karena memang tidak ada paksaan...” 
(Wawancara pada 16 Juni 2022) 
Selain mengikuti beberapa acara adat masyarakat 

diakui sebagai suku osing jika telah memahami dan 
mampu mengimplementasikan nilai-nilai yang terkandung 
dalam berbagai tradisi suku osing dalam kehidupan sehari-
sehari misalnya nilai tentang rasa syukur, gotong royong, 
kerukunan dalam hidup bermasyarakat serta taat kepada 
Tuhan Yang Maha Esa. Serta dianggap sebagai 
masyarakat suku osing apabila telah memahami dan 
menerapkan dengan keyakinan nilai-nilai yang ada dalam  
tradisi Tumpeng Sewu seperti mensykuri segala nikmat 
kehidupan serta gotong royong tanpa pamrih dalam 
kehidupan bermasyarakat. 

Sebagai bentuk dari keterlibatan masyarakat pada 
pengembangan pariwisata di Desa Kemiren, maka 
Pemerintah Desa membentuk sebuah lembaga yang 
bernama Kelompok Sadar Wisata (POKDARWIS). 
Lembaga Pokdarwis sendiri baru diresmikan tahun 2017, 
hal tersebut dikarenakan saat ini Desa Kemiren telah 
menjadi sebuah desa wisata, sehingga diperlukan lembaga 
khusus yang menangani pariwisata di Desa Kemiren. 
Tugas utama dari lembaga Pokdarwis adalah membuat 
pengembangan-pengembangan baru dalam bidang 
pariwisata disamping menjaga pengembangan-
pengembangan yang ada, selain itu juga menyelesaikan 
permasalahan seputar pariwisata di Desa Kemiren. Pada 
Ritual Tumpeng Sewu, anggota Pokdarwis memiliki peran 
sebagai pengatur dan penerima pesanan tumpeng-tumpeng 
dari wistawan, selain itu mereka juga bertugas mengatur 
lokasi dilaksanakannya Tumpeng Sewu dan juga 
melakukan promosi agar banyak wisatawan yang datang 
dan ikut serta pada pelaksanaan Tumpeng Sewu. 

Masyarakat dan pemuda di Desa Kemiren sangat 
berperan sekali dalam kemeriahan tradisi Tumpeng Sewu 
ini. Hal itu dapat direalisasikan dari kerukukan warganya. 
Masyarakat Desa Kemiren memiliki anak muda yang 
sangat antusias bahkan sangat peduli terhadap tradisi 
festival Tumpeng Sewu,, hal ini dibuktikan dari penuturan 
ketua adat setempat sebagai berikut.  

“..Untuk anak anak muda di desa Kemiren sangat 
peduli dan sangat antusias, bahkan sekarang untuk 
pelaksanaan ritual itu yang menghandle adalah 
anak anak muda, jadi kepala adat hanya sebagai 
pendampin. Membuat para sesepuh salut dan 



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

443 

tidak segan untuk bertanya apabila ada kendala 
dan anak anak muda di desa Kemiren rasa ingin 
tahunya cukup tinggi. Untuk pelaksanaan selama 
pandemi dilaksanakan seperti biasa di jalan jalan, 
namun tidak ada ceremony yang mengundang 
orang luar bahkan sudah tidak diperbolehkan 
orang luar masuk saat acara berlangsung karena 
mengikuti protokol kesehatan yang ada tapi 
semuanya dilaksanakan seperti biasanya...” 
(Wawancara pada 15 Juni 2022) 
Dari apa yang disampaikan oleh ketua adat dapat 

dipahami bahwa anak-anak muda yang berada di Desa 
Kemiren memiliki antusias serta rasa kepedulian dan rasa 
ingin tahu yang sangat tinggi di mana yang menangani 
dalam penyelenggaraan festival Tumpeng Sewu adalah 
anak muda sendiri. Adapun untuk pelaksanaan festival 
Tumpeng Sewu selama pandemi tetap dilaksanakan 
seperti biasanya yakni di jalan-jalan, akan tetapi tidak ada 
acara ceremony yang mengundang orang luar Desa 
Kemiren serta dengan mengikuti protokol kesehatan yang 
ketat. 
 
Hambatan dalam pembangunan identitas suku osing 
melalui nilai-nilai karakter pada tradisi Tumpeng 
Sewu 
Rasa bangga dan kepedulian melestarikan budaya kurang 
tertanam di generasi muda Indonesia saat ini. Minat 
mereka untuk memperlajarinya kurang. Mereka lebih 
tertarik belajar kebudayaan asing. Salah satu faktor 
penyebabnya adalah kurangnya informasi kekayaan yang 
dimiliki Bangsa Indonesia. Padahal Indonesia memiliki 
tujuh warisan budaya, tiga di antaranya warisan budaya 
dunia. Lemahnya peran pemuda dalam menjaga dan 
melestarikan seni dan budaya daerah masing-masing bisa 
dilihat dari trend gaya hidup yang banyak budaya modern 
yang kebarat-baratan. Akibatnya, mereka kurang 
mengenal budaya daerah negeri sendiri apalagi bisa ikut 
mempelajari dan melestarikannya. Hambatan membangun 
identitas berupa nilai nilai karakter dalam tradisi Tumpeng 
Sewu menurut salah satu anggota dari Pokdarwis adalah 
terkait dana anggaran. Menurut anggota lain hambatan 
membangun identitas berupa nilai nilai karakter dalam 
tradisi Tumpeng Sewu adalah terkait keasadaran 
masyarakat tentang kebersihan setelah acara. Sedangkan 
menurut ketua Pokdarwis karakter dalam tradisi Tumpeng 
Sewu adalah terkait sulit nya anggaran kegiatan seperti 
yang diungkapkan berikut ini: 

“...budaya saat ini menyesuaikan dengan kondisi 
keadaan industri pariwisata. Nilai gotong royong 
sedikit berkurang karena ada suplai anggaran. 
Event atau kegiatan adat masih bergantung 
kepada anggaran Pemerintah perlu dibentuk atau 
dicari cara yang organik dalam pembiayaan atau 
pengadaan anggaran dari masyarakat..” 
(Wawancara pada 20 Juni 2022) 

Selain hambatan yang telah disebutkan oleh 
narasumber diatas kemajuan teknologi juga memiliki andil 
yang besar terhadap pembangunan identitas yaitu tidak 
sedikit generasi muda cenderung lebih menyukai 
menggunakan gadget dibandingkan mempelajari adat 
istiadat dan hilangnya minat generasi muda dalam 
mengikuti acara adat seperti Tradisi Tumpang Sewu 
mereka lebih menyukai bermain gawai atau handphone. 
Hal ini tentu mengakibatkan memudarnya pemaknaan 
nilai-nilai karakter yang ada dalam tradisi Tumpang Sewu. 

 “...setiap orang memiliki keahlian masing-
masing, tidak harus menjadi pelaku adat. seperti 
yang basicnya di fotografi dapat dirangkul untuk 
mengenalkan adat tersebut. Pemuda butuh 
pengakuan dan wadah. Saya rasa 2 hal ini yang 
paling dibutuhkan. Karena dalam beberapa acara, 
kurangnya wadah dan pengakuan dalam 
keahliannya masing-masing...” (Wawancara pada 
20 Juni 2022) 
Menurut salah satu anggota Pokdarwis menyikapi 

kurangnya minat generasi muda yaitu perlunya 
pengakuan dan wadah untuk generasi muda. Sedangkan 
menurut anggota Pokdarwis yang lain menyikapi 
kurangnya minat generasi muda yaitu kekompakan 
seperti yang diungkapkan tersebut. 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan 
berdasarkan observasi, wawancara dan dokumentasi 
yang telah dilakukan dengan Ketua Adat dan masyarakat 
Desa Kemiren, nilai-nilai yang terkandung dalam Tradisi 
Tumpeng Sewu ada dalam beberapa macam. Kemudian 
nilai-nilai tersebutpun masih dilaksanakan dalam 
kehidupan sehari-hari. Berdasarkan teori struktural 
fungsional Talcott Parsons, di mana masyarakat 
terintegrasi atas dasar kesepakatan akan nilai-nilai 
tertentu oleh para anggotanya. Sama halnya dalam 
Tradisi Tumpeng Sewu yang sudah ada sejak 
terbentuknya Desa Kemiren. Masyarakat Desa Kemiren 
percaya bahwa melaksanakan Tradisi tersebut sebagai 
selametan dapat membuat seluruh desa memperoleh 
perlindungan, keselamatan, serta kebahagiaan. 

Dalam teori struktular fungsional Talcott Parsons 
juga terdapat empat elemen penting yang diperlukan agar 
sebuah sistem berjalan. Adaptasi, suatu sistem perlu 
mampu mengatasi tuntutan dari luar sistem, dalam 
pelaksanaan Tradisi Tumpeng Sewu khususnya seiring 
berkembangnya jaman juga mampun mengikuti 
perkembangan yang ada. Dimulai dari Tradisi tersebut 
hanya diperuntukkan untuk warga lokal namun sekarang 
beberapa tamu dari luar pun sudah dapat mengikuti atau 
hanya sekedar melihat pelaksanaan tradisi tersebut. 
Kemudian beberapa tahun saat Covid-19 Tradisi 
Tumpeng Sewu masih dilaksanakan dengan 
menyesuaikan aturan yang berlaku. 



Kajian Moral dan Kewarganegaraan (S5), Volume 13 Nomor 4 Tahun 2025, 432–445 

444 
 

Goal merupakan sesuatu yang dimiliki suatu sistem 
agar dapat melanjutkan keberadaanya. Jika dilihat dari 
faktor perkembangan jaman juga selain menyesuaikan 
dengan teknologi pada pelaksanaannya juga dikemas 
sedemikian rupa agar tetap menarik minat generasi muda. 
Dalam tradisi Tumpeng Sewu ini, awal mulanya hanya 
berupa ritual adat yang dilakukan secara turun-temurun 
namun seiring berkembangnya jaman dan juga setelah 
masa pandemi, mulai dilakukan pengembangan menjadi 
sebuah kegiatan komersil demi peningkatan wisata. 
Kemudian sejak beberapa tahun terakhir pula Tumpeng 
Sewu termasuk ke dalam agenda rutin tahunan kabupaten 
Banyuwangi. 

Integrasi yaitu kemampuan yang dapat mengatur 
antara satu bagian dengan bagian lain, dalam konteks ini 
proses pelaksanannya yang memiliki sedimikian rentetan 
acara dengan bantuan warga masyarakat sekitar saling 
bergotong royong tidak terpisah akan hal apapun baik 
usia maupun status sosial demi melancarkan tradisi yang 
sudah ada sejak dahulu. Pada kegiatan yang dilakukan, 
seluruh rangkaian acara dilaksanakan atas bantuan dari 
berbagai macam pihak, baik pihak penyelenggara 
maupun sponsor dan pemerintah juga warga masyarakat 
setempat yang saling tolong menolong juga 
melaksanakan tugasnya sesuai bagian masing-masing. 

Latensi ialah sistem yang ada menciptakan pola 
motivasi dan budaya yang harus tertanam, sejak dahulu 
kala hingga saat ini Tumpeng Sewu masih tetap eksis dan 
menjadi salah satu hal yang wajib dilaksanakan. 
Buktinya beberapa tahun terakhir Tradisi Tumpeng Sewu 
saat ini telah resmi menjadi salah satu agenda rutin dari 
Banyuwangi Festival yang diadakan setiap tahunnya. 
Selain untuk menjaga eksistensi, hal ini juga sebagai 
sarana promosi pariwisata untuk Banyuwangi sendiri. 

Pada pelaksanaan Tumpeng Sewu tidak ada 
perbedaan yang berlaku, baik secara sosial maupun usia, 
namun masing-masing anggota masyarakatnya masih 
menjunjung tinggi nilai kesopanannya. Ada juga nilai-
nilai gotong royong, tidak hanya pada pelaksanaan 
Tradisi Tumpeng Sewu, nilai gotong royong ini sudah 
menjadi ciri khas atau identitas Suku Osing. Contohnya 
pada saat ada hajatan oleh salah satu keluarga, maka 
masyarakat sekitar berbondong-bondong ikut serta 
membantu mempersiapkan hajatan tersebut hingga 
selesai. Tidak ada yang namanya perbedaan kasta. Yang 
paling sering ditemui, ialah gotong royong 
membersihkan lingkungan sekitar atau membangun 
tempat ibadah. 

Sebelum pelaksanaan Tumpeng Sewu, terdapat juga 
acara penyalaan obor. Api yang dipakai berasal dari Blue 
Fire di Kawah Ijen dan hanya orang-orang yang sudah 
ditugaskan saja yang boleh menyalakan obor tersebut. 

Blue Fire dimaknai sebagai api abadi maka dari itu 
diharapkan bahwa rasa persaudaraan dari masyarakat 
Desa Kemiren terus abadi. Tidak ada saling bertentangan 
maupun pertikaian yang membuat warga masyarakatnya 
terpecah belah. Tradisi ini juga memiliki nilai 
keagamaan, tradisi dilaksanakan dalam bentuk 
selametan, yang mana selametan memiliki arti mengucap 
syukur dan juga menolak bala. Pada tradisi yang ada, 
tidak ada sanksi tertulis bagi warga masyarakat yang 
tidak ikut serta melaksanakannya. Namun sanksi sosial 
tetap berlaku dan mungkin ada pikiran pribadi yang akan 
terus mengganjal, karena tradisi ini telah dilaksanakan 
sudah turun-temurun dan mungkin akan menimbulkan 
pemikiran (suggest) yang kurang baik bagi individu atau 
masyarakat yang tidak melaksanakannya.  

 
PENUTUP 
Simpulan 
Tradisi adalah tembok penting dalam pembangunan 
identitas, baik secara individu maupun kolektif. Melalui 
tradisi, nilai-nilai karakter seperti integritas, kedisiplinan, 
tanggung jawab, dan rasa hormat dapat ditanamkan 
secara mendalam. Oleh karena itu, menjaga dan 
mengembangkan tradisi adalah langkah strategis untuk 
membangun masyarakat yang berkarakter kuat dan 
memiliki identitas yang jelas. Dengan memahami dan 
melestarikan tradisi, kita tidak hanya menjaga warisan 
budaya, tetapi juga membangun generasi yang tangguh 
dalam menghadapi perubahan zaman. 

Berdasarkan penjelasan serta analisis yang sudah 
diuraikan di atas dapat disimpulkan bahwa Tumpeng 
Sewu bukan hanya tradisi saja melainkan di dalamnya 
juga terkandung makna filosofis yang dapat diambil 
manfaat bersama seperti tumpeng pecel pitik dan aja mati 
obore. Tradisi Tumpeng Sewu memiliki arti Tumpeng 
Seribu. Tradisi ini merupakan selametan desa sebagai 
bentuk wujud syukur desa Kemiren terhadap Danyang 
Desa atau Leluhur karena di beri kesehatan, 
kesejahteraan dan ketentraman. Selametan ini 
menggunakan Tumpeng dengan lauk khas yaitu pecel 
pitik. 

Tradisi Tumpeng Sewu dapat bertahan hingga kini 
karena anak-anak muda yang berada di Desa Kemiren 
memiliki rasa kepedulian serta rasa antusias yang sangat 
tinggi. Meskipun tidak terdapat panitia yang 
menyelenggarakan Tumpeng Sewu, dapat  dipastikan 
tradisi Tumpeng Sewu tetap akan ada karena tradisi lahir 
dari masyarakat Kemiren dan menyatu dengan 
masyarakat Kemiren. 
 
Saran 
Bagi generasi muda Desa Kemiren, Kebudayaan dan 
tradisi leluhur memang sangat baik apabila tetap di 
jalankan dalam kehidupan sehari-hari. Sehingga 
meskipun saat ini sudah memasuki zaman modern dan 



Festival Tumpeng Sewu Sebagai Pembangunan Identitas Suku Osing 

445 

digitalisasi akan akan lebih indah lagi apabila kita tetap 
melestarikan tradisi dan kebudayaan tersebut.  

Bagi pemuda atau masyarakat luas harus terus 
melestarikan dan mencintai segala budaya dan tradisi 
yang ada di Desa masing-masing. Agar tradisi dan 
budaya yang ada tidak pernah mati dan tetap terjaga 
kelestariannya. Hasil dari penelitian ini kurang sempurna 
maka di harapkan agar peneliti-peneliti lain yang 
membahas hal serupa dapat menambahkan sesuai dengan 
apa yang di dapat dan menyempurnakan kembali. 
 
Ucapan Terima Kasih 
Terima Kasih saya ucapkan kepada Masyarakat Desa 
Kemiren yang sudah membantu pelaksanaan penelitian 
ini. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Anam, Syamsul dkk. 2017. Studi Analisis Budaya 

Permainan Tradisional Suku Osing Kabupaten 
Banyuwangi. Jurnal Pembelajaran Olahraga Volume 3 
Nomor 2.  

Astawa, Ida Bagus Made. 2017. Pengantar Ilmu Sosial. 
Depok: PT RajaGrafindo Persada. 

Aziz, M. 2021. Ritual Tradisi Barong Ider Bumi: Analisis 
Makna Filosofis dan Sosial Budaya. Banyuwangi: 
Pusat Kajian Budaya Osing. 

Fernanda, Fitri Endi, Samsuri. 2020. Mempertahankan piil 
pesenggiri sebagai identitas suku budaya. Jurnal 
Antropologi: Isu-isu sosial budaya-vol.22 no. 02 hal. 
168. Lampung. 

Geertz, C. 1973. The Interpretation of Cultures. New 
York: Basic Books. 

Hall, S. 1990. “Cultural Identity and Diaspora” In Identity: 
Community, Culture, Difference, edited by Jonathan 
Rutherford. London: Lawrence & Wishart.  

Hobsbawm, E. 1983. The Invention of Tradition. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Kuntowijoyo. 2001. Budaya dan Masyarakat: Perspektif 
Ilmu Sosial. Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Lailatul Zumaroh, N. 2022. Nilai-Nilai Pendidikan 
Karakter dalam Tradisi Tumpeng Sewu Masyarakat 
Osing Banyuwangi. Jurnal Pendidikan dan 
Kebudayaan, 14(2), 101-112 

Mustakim, Salman. 2019. Character Building Based on 
Local Culture (Case Study on State Senior High School 
4 Enrekang). Edumaspul: Jurnal Pendidikan Vol 3 No 
2 (2019) hal. 22-30. 

Asyid, Yunus. 2013. Transformasi Nilai-Nilai Budaya 
Lokal Sebagai Upaya Pembangunan Karakter Bangsa 
(Penelitian Studi Kasus Budaya Huyuladi Kota 
Gorontalo). Jurnal Penelitian Pendidikan, Vol. 14 No. 
1 hal. 67-75. 

Rokhman, Fathur dkk. 2014. Character Education for 
Golden Generation 2045 (National Character 
Building for Indonesian Golden Years. Procedia – 
Social and Behavioral Sciences Volume 141, 25 
August 2014, hal. 1161-1165.  

Safitri, Mira Ariyani, dan Fajar Surya Hutama. 2016. 
Nilai-Nilai yang Terkandung dalam Tari Hadrah 
Kuntulan Banyuwangi. Universitas Jember.  

Sugiono. 2016. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, 
Dan R&D. Bandung: Alfabeta.  

Suyitno, Imam dkk. 2023. The Cultural Meaning in Ritual 
Traditions for Character of Osing People Banyuwangi, 
Indonesia. The Qualtitative Report 2023 Vol. 28 No. 
7, 2058-2074.  

Tilaar, H.A.R..2004. Multikulturalisme: Tantangan 
Globalisasi dalam Transformasi Pendidikan Nasional. 
Jakarta: Grasindo. 

Utami, Sri. 2018. Kuliner Sebagai Identitas Budaya: 
Perspektif Komunitas Lintas Budaya. Universitas 
Indonesia.  

Widyaningtyas, Titik Sunarti dkk. 2014. Internalisasi dan 
Aktualisasi Nilai Nilai Karakter Pada Siswa SMP 
dalam Perspektif Fenomenologis (studi kasus di SMP 
2 Bantul). Jurnal Pembangunan Pendidikan: Vondasi 
dan Aplikasi Volume 2 Nomor 2 

 
 


